
Aiken. Revista de Ciencias Sociales y de la Salud, 4(2), 47–66 / ISSN 2796­7395 (impreso) / ISSN 2796­7506 (electrónico) 
https://eamdq.com.ar/ojs/index.php/aiken/index 

Centro de Estudios Sociales y de la Salud ­ Facultad de Ciencias de la Salud y Trabajo Social /Universidad Nacional de Mar del Plata.  

 

La religión en México y su relación con las decisiones al final 
de la vida: encuesta de opinión a población general

Religion in Mexico and its relationship to end of life decisions: 
an opinion survey of the general population

NORMA ALICIA ORDÓÑEZ VÁZQUEZ *
Universidad Nacional Autónoma de México, México

GUSTAVO ORTIZ MILLÁN **
Universidad Nacional Autónoma de México, México 

* Dra. en Ciencias de la Salud. Programa Universitario de Bioética, Facultad de Medicina, Universidad Nacional 
Autónoma de México. Profesora online Universidad del Valle de México. E­mail: camel1806@yahoo.com.mx        
      https://orcid.org/0000­0002­1722­6546
** Dr. en Filosofía. Instituto de Investigaciones Filosóficas, Universidad Nacional Autónoma de México. E­mail: 
gmom@filosoficas.unam.mx         https://orcid.org/0000­0002­7203­3974

RESUMEN. Diversas religiones se han manifestado en contra de la eutanasia y el suicidio asistido. El 
objetivo de este estudio es presentar la relación que tiene la religión con la toma de decisiones al final de 
la vida. Se llevó a cabo un estudio cuantitativo correlacional. Se aplicó una encuesta de opinión a 802 
personas de la población general. Los resultados muestran que hay una asociación significativa con un 
tamaño del efecto pequeño entre la religión con el derecho a solicitar libremente la muerte (X2= 3533, 
g.l. = 12, p≤ =.000, V de Cramér= 0.14), con el suicidio asistido (X2= 42217, g.l. = 12, p≤ =.000, V de 
Cramér= 0.16), con el suicidio médicamente asistido (X2= 40155, g.l. = 12, p≤ =.000, V de Cramér= 
0.15), con la legalización de la eutanasia (X2= 65820, g.l. = 6, p≤ =.000, V de Cramér= 0.28), con la 
legalización del suicidio médicamente asistido (X2= 41075, g.l. = 6, p≤ =.000, V de Cramér= 0.22), y 
con la legalización de la sedación terminal (X2= 28124, g.l. = 6, p≤ =.000, V de Cramér= 0.18). Por lo 
tanto, existen diferencias entre las diferentes religiones respecto a la aceptación de las decisiones al final 
de la vida.

PALABRAS CLAVE: decisiones al final de la vida; suicidio asistido; eutanasia; muerte digna; religión

ABSTRACT. Various religions have spoken out against euthanasia and assisted suicide. The aim of this 
study is to present the relationship between religion and end­of­life decision making. A quantitative 
correlational study was carried out. An opinion survey was administered to 802 people from the general 
population. The results show that there is a significant association with a small effect size between 
religion with the right to freely request death (X2= 3533, g.l. = 12, p≤ =.000, Cramer's V =.14), with 
assisted suicide (X2= 42217, g.l. = 12, p≤ =.000, Cramer's V =.16), with medically assisted suicide (X2= 
40155, g.l. = 12, p≤ =.000, Cramer's V= 0.15), with the legalization of euthanasia (X2= 65820, g.l. = 6, 
p≤ =.000, Cramer's V= 0.28), with the legalization of medically assisted suicide (X2= 41075, g.l. = 6, p≤ 
=.000, Cramer's V= 0.22), and with the legalization of terminal sedation (X2= 28124, g.l. = 6, p≤ =.000, 
Cramer's V= 0.18). Therefore, there are differences between the different religions with respect to the 
acceptance of end­of­life decisions.
  
KEY WORDS: end­of­life decisions; assisted suicide; euthanasia; death with dignity; religion

https://eamdq.com.ar/ojs/index.php/aiken/index
mailto: camel1806@yahoo.com.mx
gmom@filosoficas.unam.mx

ORCID https://orcid.org/0000-0002-7203-3974
https://orcid.org/0000-0002-1722-6546


48 Aiken. Revista de Ciencias Sociales y de la Salud  4(2)

Introducción 

La religión es y ha sido importante en las sociedades para influir en la forma en la que las perso‐
nas tienen que conducir su comportamiento frente a dilemas morales. Dentro de estos dilemas se 
pueden encontrar el aborto, la eutanasia, la clonación, las decisiones al final de la vida.

Respecto al tema de las decisiones al final de la vida, diversas religiones se han manifes‐
tado en contra de la eutanasia y suicidio asistido. Sus principales argumentos se centran en que 
sea quien sea el Dios que veneran, la vida le pertenece a él y de ninguna forma se tiene que hacer 
un uso indebido de la vida, como terminar con ella. Por esta razón, se prohíbe que se lleve a cabo 
el suicidio con o sin ayuda, así como la eutanasia. 

En México, al ser un estado laico, se han dado pasos importantes en las decisiones al final 
de la vida. Aunque se han propuesto iniciativas por parte de legisladores para la regulación de la 
muerte digna, no se ha llegado a dar respuestas a favor de ésta. El avance más significativo ha si‐
do la Ley de Voluntad Anticipada; siendo la Ciudad de México la primera entidad en la que se 
aprobó en el año 2008. Posteriormente se decretó en los estados de Aguascalientes, Chihuahua, 
Coahuila, Colima, Estado de México, Guanajuato, Guerrero, Hidalgo, Michoacán, Nayarit, Oa‐
xaca, Puebla, San Luis Potosí, Tlaxcala, Veracruz, Yucatán, Zacatecas.

Respecto a la muerte asistida, sigue habiendo controversia pues la religión católica, que 
es la que predomina en el país, precisa estar en favor de que los enfermos terminales no sean so‐
metidos a tratamientos fútiles que les causen dolor, pero no permite que se adelante o se precipite 
la muerte. No obstante, el rechazo al encarnizamiento terapéutico, al retiro de tratamientos que 
alargan la muerte, va a producir la muerte, que se va a ir presentando de manera paulatina y que 
va a generar dolor y sufrimiento. Quizás esta parte del sufrimiento, sea una de las consignas que 
alienta la religión católica, debido a que habla del valor redentor del sufrimiento, algunos católi‐
cos creen que deben aceptar el dolor para unir su sufrimiento al de Cristo (Catholic Health Asso‐
ciation of the United States, 2022).

En años recientes las personas piensan más en la toma de decisiones respecto a dilemas 
éticos como las decisiones al final de la vida, donación de órganos, aborto, etc., quizá puede de‐
berse al acceso a la información y a la influencia de sus valores individuales más que la religión 
que profesan, aunque aún la religión sigue ejerciendo predominio en las personas. 

Acorde con lo comentado anteriormente, es importante analizar la religión y su relación 
con las decisiones al final de la vida, para lo cual se llevó a cabo una encuesta de opinión a la po‐
blación general sobre estas decisiones, realizándose análisis descriptivos y correlacionales. El ob‐
jetivo de este artículo es describir y conocer la relación que la religión establece con la 
implementación de la toma de decisiones al final de la vida, específicamente la sedación paliati‐
va, sedación terminal, el suicidio asistido y médicamente asistido, así como la eutanasia. 

Desarrollo

En México, de acuerdo con el Censo de Población y Vivienda 2020, el 77.7% de la población se 
declara católica, 11.2% protestante o cristiano evangélico, 0.2% manifiesta otra religión, 2.5% di‐
ce ser creyente sin tener una adscripción religiosa y 8.1% se declara sin religión (INEGI, 2021).

Debido a que en el país predomina la religión cristiana, este trabajo se apegará más a ha‐
blar sobre ésta, ya que puede tener influencia en la opinión de las personas respecto a dilemas 
bioéticos como las decisiones al final de la vida. Aunque es relevante señalar que la religión y la 
religiosidad pueden ser dos conceptos diferentes que merecen atención. La religión es un conjun‐
to de dogmas que son considerados como verdades incuestionables porque se reconocen que 
están relacionadas con la divinidad, mientras que la religiosidad es la forma de relacionarse per‐
sonalmente con dicha divinidad. La religión sería el marco externo, que es lo que se analiza en 
este trabajo, mientras que la religiosidad se refiere al interior, a la forma particular en que uno vi‐
ve esa religión (Soler et al., 2016, Fernández, Álvarez y Valls, 2023).



49               Ordóñez Vázquez & Ortiz Millán: La religión en México y su relación con las...

Es por esta razón que las personas pueden considerarse cristianas pero no siguen sus de‐
claraciones, creencias y prácticas al pie de la letra, sino que se guían por su religiosidad que está 
ligada a la espiritualidad, es decir, a la forma en que los individuos le dan significado a su mundo, 
a la vida y a la relación con los demás. 

Si bien algunas personas pueden considerarse católicas, se guían de acuerdo con sus con‐
vicciones personales, y por esta razón puedan tener una visión más abierta a cuestiones relaciona‐
das con el final de la vida. Anteriormente la religión tuvo una fuerte influencia en el 
comportamiento de las personas respecto a lo que debía o no hacerse, determinando de alguna 
forma la moral; es decir, la brújula que orienta o guía a realizar ciertas acciones que pueden tener 
un impacto en los otros. 

Respecto a las decisiones al final de la vida, la iglesia católica se ha pronunciado en contra 
del encarnizamiento terapéutico y de la eutanasia. En 1980, se publicó la Declaración de la Con‐
gregación para la Doctrina de la Fe. En ella se condena la eutanasia, pero también el otro extre‐
mo, el encarnizamiento terapéutico y los medios desproporcionados. El papa Pío XII, en un 
discurso del año 1957, señala bien claramente que cuando hay dolores violentos, estados de  de‐
presión y de angustia, la anestesia es moralmente lícita, ya que se trata únicamente de evitar al pa‐
ciente dolores insoportables. Sería lícita la utilización de un paliativo aunque produjese por sí 
misma dos efectos distintos, el alivio de los dolores y, por otra parte, la abreviación de la vida 
(Miret, 2003).

En general las religiones católica, islámica, judía, budista e hinduista rechazan la eutana‐
sia y el suicidio asistido. No obstante, permiten la utilización de la adecuación del esfuerzo te‐
rapéutico y el rechazo de tratamientos extraordinarios. De esta forma, se ha encontrado que las 
diversas creencias religiosas influyen de forma importante en la toma de decisiones al final de la 
vida (Toro, 2021, Fileva, 2023, Chintu y Azimkhan, 2023, Savani, Arora y Brown, 2024, Pua, Ya‐
novskiy, Socol y  Shaki, 2024).

Por ejemplo, los protestantes liberales, judíos y agnósticos, generalmente tienden a estar 
de acuerdo con el suicidio asistido, mientras que los protestantes conservadores, judíos, budistas, 
hindúes, islámicos y cristianos tienden a exhibir su gran oposición en cuanto a la muerte médica‐
mente asistida. El debate anterior tiene dos puntos de vista: por un lado están aquellos quienes 
prefieren la autonomía en la decisión entre la vida y la muerte; mientras por el otro lado están 
quienes están a favor del dominio absoluto en la transición de la vida a la muerte, es decir, Dios 
es el único que puede controlar esto (Burdette et al., 2005). 

Anteriormente se comentó sobre las decisiones para el final de la vida; que son las medi‐
das que se llevan a cabo para tener una muerte digna,1 es decir, respetando la autonomía, valores 
y creencias de los enfermos en etapa terminal. Por lo que es importante que se tenga presente a 
qué hacen referencia, cuál es su finalidad. En el siguiente cuadro se presentan las definiciones de 
las decisiones que se exploraron en este trabajo.

1 De acuerdo con Álvarez (2014) se puede definir la muerte digna como la muerte deseada por una persona, que se 
produce asistida de todos los alivios y cuidados paliativos médicos, así como con todos los consuelos humanos 
posibles. En otras palabras; una muerte digna es el hecho y el derecho a finalizar la vida voluntariamente sin 
sufrimiento, cuando la ciencia médica nada puede hacer para la curación de una enfermedad terminal.    



50 Aiken. Revista de Ciencias Sociales y de la Salud  4(2)

Fuente: Elaboración propia a partir de la bibliografía revisada. 

Estos procedimientos médicos, lo que tratan es de evitar sufrimiento en los enfermos en fases ter‐
minales, uno de los objetivos de algunas religiones entre ellas la iglesia católica. En México, un 
país con un Estado laico en el que hay una separación entre sus leyes y la religión, ha ido avan‐
zando en la implementación de leyes que sustenten la muerte digna. De esta forma, en algunos es‐
tados de la República Mexicana se ha aprobado la Ley de Voluntad Anticipada (LVA), que tiene 
como objetivo establecer las normas para regular el otorgamiento de la voluntad de una persona 
con capacidad de ejercicio, que de acuerdo con Lorda (2008) es un aspecto relevante para la toma 
de decisiones, para que las personas expresen su decisión de ser sometida o no a medios, trata‐
mientos o procedimientos médicos que pretendan prolongar su vida cuando se encuentre en etapa 
terminal y, por razones médicas, sea imposible mantenerla de manera natural, protegiendo en todo 
momento la dignidad de la persona (Ley de Voluntad Anticipada del Distrito Federal, 2012; 
Artículo 1).

Como se señaló anteriormente, a pesar de que las religiones condenan la eutanasia y cual‐
quier tipo de suicidio, las personas están de acuerdo en que los enfermos en fase terminal tengan 
una muerte digna, sin dolor y sufrimiento, como se verá más adelante en diversos estudios. 

Respecto a la LVA, lo que indica no implica que se esté implementando la eutanasia, pues 
algunas personas han confundido el verdadero objetivo de la LVA, que se centra en respetar las 
decisiones de los enfermos. Por ejemplo, lo que comentó el vocero de la Arquidiócesis de San 
Luis Potosí, Juan Jesús Priego Rivera (Aranda, 2019): 

La Iglesia siempre ha estado a favor de la vida, ciertamente el magisterio de la igle‐
sia se ha expresado en varias ocasiones en contra del encarnizamiento terapéutico, 
es decir que cuando ya no hay nada que hacer y hay una especie de encarnizamien‐
to se deja básicamente que la muerte llegue, pero no es lo mismo dejar que llegue la 
muerte a provocar la muerte, entonces en ese sentido nosotros nunca vamos a estar 
a favor. 

Este tipo de argumentos es lo que puede distorsionar el sentido que se le ha dado a la LVA, ya que 



51               Ordóñez Vázquez & Ortiz Millán: La religión en México y su relación con las...

su principal finalidad es evitar el encarnizamiento terapéutico, no precipitar o provocar la muerte.
Al respecto, Soler et al. (2016), Rodríguez et al. (2020), Mihelič y Zelko (2024) comen‐

tan que la eutanasia pasiva (permitir la muerte, sin buscarla, cuando no hay posibilidades de recu‐
peración), es admitida en general, aunque con matices. En el caso de la iglesia católica, la 
doctrina distingue entre medios ordinarios y extraordinarios. Sólo sería lícito retirar los procedi‐
mientos extraordinarios, pero considera ordinarios y, como tal obligatorio, la hidratación y ali‐
mentación artificiales incluso en situaciones de coma irreversible. 

Por lo tanto, existe una tendencia de la religión a evitar el sufrimiento en los enfermos en 
estado terminal, sin embargo, se oponen a medidas centradas en ciertos procedimientos en los 
que la muerte puede ser más rápida, como sería el suicidio asistido o la eutanasia. Aunque la limi‐
tación del esfuerzo terapéutico o la sedación paliativa van a llegar al mismo resultado, que es la 
muerte, esta va a producirse en un lapso de tiempo más largo que si se aplica la eutanasia o el sui‐
cidio asistido. 

Diversos estudios han presentado resultados sobre la relación que ha tenido la religión 
con la implementación de estas decisiones. En 2014 se aplicó una encuesta a 2,660 católicos de 
todo el país: 65% estuvo de acuerdo con que un médico ayudara a una persona a morir si ésta lo 
solicitaba (Aldaz, 2014). En otra encuesta realizada por la organización Por el Derecho a Morir 
con Dignidad (2016), se encontró que ante la pregunta: si un paciente se encuentra en la fase ter‐
minal de su enfermedad, ¿cree que debería tener la opción de decidir adelantar su muerte? El 
76.7% de los que no tienen religión y el 68.8% de los católicos afirman que sí. Y en la pregunta: 
en caso de que usted se encontrara en la fase terminal de una enfermedad, ¿le gustaría tener la po‐
sibilidad de pedir ayuda a su médico para adelantar su muerte si usted así lo decidiera? Nueva‐
mente sobresalen los que no tienen religión con el 73.4% y el 64.3% de los católicos que 
consideran que sí pedirían ayuda. 

En el año 2016 en Canadá, se llevó a cabo una encuesta para conocer si las personas están 
a favor del consentimiento para la muerte asistida, el 76% de los cristianos está a favor, de los 
cuales el 78% son católicos (Ipsos Reid, 2016). 

O’Neill et al. (2003) indican que las actitudes de las personas están influidas por diferen‐
tes variables, una de ellas es precisamente la religión, de esta forma Steck et al., (2014), Torke et 
al. (2020), Bodas, et al. (2020), Borovecki et al. (2022), Guzowski, Fiłon, Kułak (2024), Bodas 
et al. (2023), Shack, Fried y Siedner (2024), señalan que existe una alta inclinación religiosa que 
se relaciona positivamente con el rechazo de la eutanasia y del suicidio asistido. De esta forma en 
el estudio de Malhotra et al. (2022) los pacientes budistas o taoístas recibían más intervenciones 
agresivas en el final de la vida, aunque las enseñanzas de ambas religiones enfatizan la inevitabi‐
lidad de la muerte. Los autores teorizan que tal vez algunos pacientes creen que la muerte puede 
conducir a una vida futura de tortura y sufrimiento, lo que les hace preferir intervenciones más 
agresivas para prolongar la vida.

En el estudio cualitativo llevado a cabo por Mihelič y Zelko (2024) se encontró que un 
participante católico afirmó: “En nuestro país no hay problemas porque nuestra legislación se ali‐
nea con estándares éticos. Si se legalizara la eutanasia, por ejemplo, esto cambiaría y las creen‐
cias religiosas jugarían un papel importante, pero no por la fe en sí, sino por argumentos 
razonables contra prácticas médicas éticamente cuestionables” (Mihelič y Zelko, 2024: 11). Del 
mismo modo, un participante de fe islámica menciona: “Las preocupaciones éticas relativas al Is‐
lam nunca están en conflicto con la medicina oficial, al menos no en nuestro contexto esloveno y 
la legislación en esta área, como la eutanasia” (Mihelič y Zelko, 2024: 11).

Se puede decir que la religión sigue teniendo influencia en la forma en la que las personas 
piensan y actúan respecto a las decisiones al final de la vida. De acuerdo con Milesi (2003) algu‐
nos segmentos sociales, cuyo criterio está relacionado con sus creencias religiosas, persisten en 
alguna interpretación sesgada, negando este derecho fundamental que concierne a la defensa de la 
vida y de la integridad física y moral. En resumen, niegan el derecho de no sufrir tratos inhuma‐
nos o degradantes, aspectos que en enfermos en etapa terminal son vulnerados cuando el sustento 
de la vida se basa en la tecnología médica.



52 Aiken. Revista de Ciencias Sociales y de la Salud  4(2)

Materiales y Método

Tipo de estudio

Es un estudio cuantitativo observacional, descriptivo, transversal y correlacional. La aplicación 
del cuestionario fue llevada a cabo por el Centro de Opinión Pública (COP) de la Universidad del 
Valle de México. La autora diseñó el cuestionario de acuerdo con su proyecto posdoctoral y dio 
continuidad al desarrollo de la aplicación. Se llevó a cabo una encuesta de opinión a la población 
general con una representatividad a nivel nacional, el margen de error fue de +/­3.46% con un ni‐
vel de confianza del 95%. La selección de la muestra se efectuó a partir de una campaña de mar‐
keting digital en redes sociales que ayudó a captar a la población del país con acceso a internet. 
Se fijaron cuotas por edad, género, escolaridad, situación laboral y entidad de residencia, para 
que de esta manera se obtuviera una representación de estos grupos de acuerdo a su peso real en 
el territorio nacional. Se aplicó un cuestionario tipo Likert vía internet entre el 14 y 20 de agosto 
del 2020 a 802 personas integrantes de un panel online. En la sección del instrumento se describe 
el texto de las preguntas que se eligieron para este trabajo. 

Objetivo general 

Describir y conocer la relación que establece la religión de las personas con la implementación de 
la toma de decisiones al final de la vida, específicamente la sedación paliativa, sedación terminal, 
el suicidio asistido y médicamente asistido, así como la eutanasia. 

Objetivos específicos

1. Conocer la opinión de las personas con diferente religión respecto a que un enfermo en estado 
terminal solicite voluntariamente la muerte.

2. Identificar la opinión de las personas con diferente religión en cuanto a solicitar el suicidio 
asistido, el suicidio médicamente asistido, sedación paliativa, sedación terminal. 

3. Conocer la opinión de las personas con diferente religión referente a la legalización de la euta‐
nasia, del suicidio médicamente asistido y de la sedación terminal. 

4. Determinar la relación entre la religión con las diversas decisiones al final de la vida como sui‐
cidio asistido, el suicidio médicamente asistido, sedación paliativa, sedación terminal, la legaliza‐
ción de la eutanasia, el suicidio médicamente asistido y la sedación terminal.

Participantes

Se aplicó el cuestionario a personas mayores de 18 años que accedieron a participar en el panel 
online y que viven en la República Mexicana. El rango de edad de los encuestados fue de 18­67 
años; el 16% se concentró en el rango de 18­22 años, el 20% en el de 25­34 años, el 25% en el de 
35­44 años, el 21% en el de 45­54 años, y el 18% en el de 55 y más años. El 41% fueron hom‐
bres y el 59% mujeres. El 8% tiene como escolaridad un posgrado, el 52% licenciatura, el 33% 
educación media superior, y el 7% instrucción básica o sin instrucción. 

Instrumento

Se realizó un cuestionario tipo Likert en el que se redactaron diferentes preguntas acerca del tema 



53               Ordóñez Vázquez & Ortiz Millán: La religión en México y su relación con las...

de las decisiones al final de la vida. Para la elaboración del cuestionario se tomó en cuenta el 
cuestionario de Casas, Pichardo, Manzano, Torres y Gómez (2007, 188­189), que al ser aplicado 
se encontró una diferencia significativa entre las poblaciones de estudiantes, médicos y enferme‐
ras respecto de la aplicación del suicidio asistido por razón de calidad de vida, al que favorecen 
estas últimas. Se utilizó este instrumento realizando ciertas adaptaciones a las preguntas para al‐
canzar los objetivos de la investigación. También se tomó en cuenta la revisión bibliográfica del 
tema de las decisiones al final de la vida, y de un estudio cualitativo previo llevado a cabo en el 
año 2017.  

Las secciones que integran el cuestionario sobre las decisiones al final de la vida son:

1. Opinión del sistema de salud
2. Opinión sobre la muerte 
3. Decisiones al final de la vida
4. Legislación relacionada con las decisiones al final de la vida 
5. Visión personal de las decisiones al final de la vida

La elaboración de este artículo consideró la información que se obtuvo de las preguntas del apar‐
tado 3. Decisiones al final de la vida. La elaboración del cuestionario consideró lenguaje com‐
prensible, congruencia entre las preguntas, una pregunta por enunciado. Se estimó que las 
preguntas al hablar de la eutanasia, muerte digna, etc., no serían conocidas  por lo que se incluyó 
una definición para impedir la interpretación de la pregunta. Se integraron conceptos para crear 
una idea homogénea creando una misma base para todos los entrevistados, de manera que fuera 
comprensible para el entrevistado, con el concepto preciso, evitando tanto la interpretación como 
sesgo por interpretación o la no respuesta. Al ser un tema sensible, no está exento de un sesgo 
cultural o creencias, en estos casos las preguntas utilizaron un lenguaje sencillo, sin carga negati‐
va, incluso con preguntas de control. En la tabla 1 se muestran las preguntas que se analizaron 
para este artículo:

Tabla 1.
Preguntas que integran el cuestionario



54               Ordóñez Vázquez & Ortiz Millán: La religión en México y su relación con las...

Nota: Elaboración propia a partir del cuestionario. 

Procedimiento

Se llevaron a cabo las siguientes fases en el desarrollo del estudio: se captaron a 802 personas que 
aceptaron  responder el cuestionario autoadministrado vía internet entre el 14 y 20 de agosto del 
2020. Los datos fueron capturados en una base en SPSS. Después se realizaron los análisis es‐
tadísticos pertinentes. La investigación atendió los lineamientos éticos que no violan las normas 
del consentimiento informado. 

Análisis de datos

Un primer análisis de los datos fue realizar tablas de contingencia cruzadas entre la religión y las 
decisiones al final de la vida para conocer la frecuencia de las respuestas. Después de acuerdo con 
los objetivos se buscó la relación de las variables religión y las decisiones al final de la vida a par‐
tir de la prueba Chi cuadrada (Χ2).

Variable 1. Religión, con cuatro categorías: católica, sin religión, protestantes, otras.
Variable 2. Decisiones al final de la vida con cinco categorías: Totalmente de acuerdo, De 



55 Aiken. Revista de Ciencias Sociales y de la Salud  4(2)

acuerdo, En desacuerdo, Totalmente en desacuerdo, No sé, y Me opongo totalmente, Opongo, Ni 
me opongo ni apoyo, Apoyo, Apoyo totalmente.   

Supuestos 
1. Variables con escala de medida nominal 
2. Muestras grandes (n≥30)
3. FE≥5

Se escogió aplicar la Chi cuadrada (Χ2) para conocer la relación de la religión con las decisiones 
al final de la vida ya que se cumple con los supuestos anteriores. Para el tamaño del efecto del 
análisis de X2 se utilizó la prueba V de Cramér. Todos los análisis estadísticos se realizaron con 
el paquete estadístico  IBM SPSS Statistics (versión 29).

Resultados

Se aplicó el cuestionario a 802 personas que viven en la República Mexicana. El rango de edad 
fue de 18 a los 67 años. La media de edad para los hombres fue de 41 años mientras que para las 
mujeres fue de 39.4 años. El 40.4% está casado y el 34.9% soltero. Con relación a la religión, se 
puede apreciar en la gráfica 1 que el 70% es católicoristiano, el 18% manifiesta no profesar algu‐
na religión, el 10% es protestante y el 2% tienen otras religiones. 

Gráfica 1 
Religión de los encuestados

                     Nota: Elaboración propia a partir de los datos de la encuesta.

En esta encuesta, las personas de acuerdo con la religión que profesan respondieron a las pregun‐
tas sobre las decisiones al final de la vida de la siguiente forma: 

En la pregunta acerca de si las personas que tienen una enfermedad terminal deberían te‐
ner derecho a solicitar voluntaria y libremente la muerte, en la gráfica 2 se observa que el 60.3% 
de los que no tienen religión y el 45.3% de los católicos, respondieron que están totalmente de 
acuerdo en que los enfermos terminales tengan derecho a solicitar la muerte.



56               Ordóñez Vázquez & Ortiz Millán: La religión en México y su relación con las...

Gráfica 2 
Opinión de las personas respecto a que un enfermo terminal solicite voluntaria y libremente la 
muerte

Nota: Elaboración propia a partir de los datos de la encuesta. Se presentan los porcentajes de la 
opinión de las personas de acuerdo a su religión y las decisiones al final de la vida.

Respecto a la pregunta sobre el suicidio asistido, que se formuló de la siguiente forma: Una per‐
sona que tiene una enfermedad en fase terminal debería tener derecho a tomar medicamentos que 
le causen la muerte con la asistencia y ayuda de otra persona, en la gráfica 3 se observa que el 
41.1% de las personas sin religión están totalmente de acuerdo con esta medida, y el 35.2 de las 
cristianas respondieron que están de acuerdo. 

Gráfica 3 
Opinión de las personas respecto a que un enfermo terminal tenga derecho al suicidio asistido

Nota: Elaboración propia a partir de los datos de la encuesta. Se presentan los porcentajes de la 
opinión de las personas de acuerdo a su religión y las decisiones al final de la vida.



57 Aiken. Revista de Ciencias Sociales y de la Salud  4(2)

En la gráfica 4 se presentan los porcentajes a la pregunta sobre el suicidio médicamente asistido. El 
39% de los encuestados que refirieron no tener religión están totalmente de acuerdo con esta medi‐
da, mientras que el 36.9 % de los católicos afirman estar de acuerdo con que una persona tenga de‐
recho a solicitar al médico medicamentos para terminar con su vida. Es importante resaltar que el 
31.2% de los protestantes está en desacuerdo con el suicidio médicamente asistido. 

Gráfica 4 
Opinión de las personas respecto al suicidio médicamente asistido

Nota: Elaboración propia a partir de los datos de la encuesta. Se presentan los porcentajes de la 
opinión de las personas de acuerdo a su religión y las decisiones al final de la vida.

La pregunta que se relaciona con la sedación paliativa, que se formuló de la siguiente manera: 
“Administrar medicamentos para mantener dormida a una persona que tiene una enfermedad ter‐
minal que está sufriendo mucho dolor ¿Qué tanto apoya esto?”, en la gráfica 5 se muestra que los 
encuestados de todas la religiones en mayor proporción apoyan totalmente la sedación paliativa. 

Gráfica 5 
Opinión de las personas respecto a la sedación paliativa

Nota: Elaboración propia a partir de los datos de la encuesta. Se presentan los porcentajes de la 
opinión de las personas de acuerdo a su religión y las decisiones al final de la vida.



58               Ordóñez Vázquez & Ortiz Millán: La religión en México y su relación con las...

Al cuestionar sobre la sedación terminal con la siguiente pregunta: “una persona que tiene una en‐
fermedad en situación terminal hay que administrarle medicamentos para mantenerla dormida de 
manera profunda e irreversible hasta que se produzca la muerte  ¿Qué tanto apoya esto? En la grá‐
fica 6 se aprecia que las personas de las diferentes religiones se oponen totalmente a este tipo de 
medida.

Gráfica 6 
Opinión de las personas respecto a la sedación terminal

Nota: Elaboración propia a partir de los datos de la encuesta. Se presentan los porcentajes de la 
opinión de las personas de acuerdo a su religión y las decisiones al final de la vida.

En lo que respecta a la legalización de la eutanasia, en la gráfica 7 se observa que el 83.6% de las 
personas sin religión consideran debe legalizarse y el 73.9% de los cristianos opinan lo mismo. Es 
interesante observar que en mayor proporción estos dos sectores están a favor de la eutanasia.

Gráfica 7. 
Opinión de las personas respecto a la legalización de la eutanasia

Nota: Elaboración propia a partir de los datos de la encuesta. Se presentan los porcentajes de la 
opinión de las personas de acuerdo a su religión y las decisiones al final de la vida.



59 Aiken. Revista de Ciencias Sociales y de la Salud  4(2)

En la gráfica 8 se muestra que el 68.5% de los encuestados sin religión consideran que debería 
legalizarse el suicidio médicamente asistido, y el 51.2% de los cristianos también se encuentran a 
favor de esta propuesta. 

Gráfica 8 
Opinión de las personas respecto a la legalización del suicido médicamente asistido

Nota: Elaboración propia a partir de los datos de la encuesta. Se presentan los porcentajes de la 
opinión de las personas de acuerdo a su religión y las decisiones al final de la vida.

En la gráfica 9 se presentan los porcentajes referentes a la legalización de la sedación terminal; el 
77.4% de las personas que no tienen religión y el 69.2% de los católicos, respondieron que de‐
bería legalizarse esta medida para que los enfermos terminales tengan una muerte digna, sin do‐
lor ni sufrimiento. 

Gráfica 9. 
Opinión de las personas respecto a la legalización de la sedación terminal

Nota: Elaboración propia a partir de los datos de la encuesta. Se presentan los porcentajes de la 
opinión de las personas de acuerdo a su religión y las decisiones al final de la vida.



60               Ordóñez Vázquez & Ortiz Millán: La religión en México y su relación con las...

Como se puede observar, en mayor proporción las personas que no tienen religión o son católicas, 
refieren estar de acuerdo con la legalización de algunas de las decisiones al final de la vida, como 
la eutanasia, suicidio médicamente asistido y sedación paliativa. Esto puede indicar que las perso‐
nas independientemente de sus creencias o valores, lo que buscan es que los enfermos tengan una 
muerte digna, que como se ha comentado, esto es respetando los valores, creencias y estilo de vida, 
para de esta forma, tener una muerte sin dolor ni sufrimiento, dependiendo de las elecciones de ca‐
da individuo. 

Al realizar el análisis X2 para encontrar relación entre la religión con las diversas decisio‐
nes al final de la vida, se encontró asociación significativa con un tamaño del efecto pequeño entre 
la religión con el derecho a solicitar voluntaria y libremente la muerte (X2= 3533, g.l. = 12, p≤ 
=.000, V de Crámer= 0.14), con el suicidio asistido (derecho a tomar medicamentos que le causen 
la muerte con la asistencia y ayuda de otra persona), (X2= 42217, g.l. = 12, p≤ =.000, V de 
Crámer= 0.16), con el suicidio médicamente asistido (una persona que tiene una enfermedad termi‐
nal debería tener derecho a solicitar al médico medicamentos para tomarlos y así acabar con su vi‐
da), (X2= 40155, g.l. = 12, p≤ =.000, V de Crámer= 0.15), con la legalización de la eutanasia (X2= 
65820, g.l. = 6, p≤ =.000, V de Crámer= 0.28), con la legalización del suicidio medicamente asisti‐
do (X2= 41075, g.l. = 6, p≤ =.000, V de Crámer= 0.22), y con la legalización de la sedación termi‐
nal (X2= 28124, g.l. = 6, p≤ =.000, V de Crámer= 0.18).

La religión es una variable que se asocia con la forma de opinar acerca de las decisiones al 
final de la vida. Se puede comentar que en este trabajo solamente se presenta la relación entre la 
religión con la aceptación, apoyo o legalización de las decisiones al final de la vida. Por lo tanto, 
existen diferencias entre las religiones respecto a la aceptación de las decisiones al final de la vida. 
En el cuadro 1 se presenta el resumen de los valores de la X2.

Cuadro 1. 
Relación de las variables con la religión

Nota: Elaboración propia a partir de los datos de la encuesta. Se presentan los valores de la Chi 
cuadrada de la relación de las variables religión con con la aceptación, apoyo o legalización de las 
decisiones al final de la vida



61 Aiken. Revista de Ciencias Sociales y de la Salud  4(2)

Discusión

En México, recientemente algunas personas han tomado una postura a favor de la muerte médi‐
camente asistida independientemente de la religión a la que pertenezcan. En este estudio se pue‐
de observar que los católicos y las personas que no tienen religión, en mayor proporción están de 
acuerdo en que se implementen y se legalicen algunas decisiones al final de la vida, como son la 
eutanasia, el suicidio asistido, el suicidio médicamente asistido, la sedación paliativa. 

Respecto a los hallazgos que se encontraron en esta encuesta de opinión, se puede obser‐
var que el 60.3% de los que no tienen religión y el 45.3% de los católicos, respondieron que 
están totalmente de acuerdo en que los enfermos en estado terminal tengan derecho a solicitar la 
muerte. Así también tocante a la legalización de la eutanasia, el 83.6% de las personas sin reli‐
gión consideran debe legalizarse y el 73.9% de los católicos opinan lo mismo. Estos resultados 
coinciden con lo encontrado en otros estudios. Así, en la encuesta realizada por la asociación por 
el Derecho a Morir con Dignidad en México en el año 2016, se encontró que el 76.7% de los que 
no tienen religión y el 68.8% de los católicos están de acuerdo en que si un paciente se encuentra 
en la fase terminal de su enfermedad, debería tener la opción de decidir adelantar su muerte. 
Mientras que en un estudio llevado a cabo en Uruguay (Sindicato Médico del Uruguay, 2020) en 
el que se le pregunta a la población general mayor de 18 años, sobre la eutanasia, el 82% de los 
que no tienen religión y el 66% de los católicos, responden que están totalmente seguros de que 
una persona que tiene una enfermedad en fase terminal, que causa grandes sufrimientos y le cau‐
sará la muerte en poco tiempo, se le debe permitir que los médicos pudieran poner fin a su vida y 
a sus sufrimientos si esta persona lo solicita libremente. También en Canadá, se llevó a cabo en  
el año 2016 una encuesta en la que el 78% de los católicos opinan que los pacientes con una en‐
fermedad grave deberían poder solicitar anticipadamente la ayuda médica a morir (Soler et al., 
2016). Otros estudios coinciden en que cuanto mejor sea la actitud religiosa habrá una menor 
aceptación de la eutanasia, Alaei y Ziaeirad, 2023; Ambreen, Basit, Mehmood, 2023; Lockhart et 
al., 2023).

Existen algunas posturas en las que se señala que con la legalización de la eutanasia, co‐
mo en Holanda o España, se corre el riesgo de caer en el fenómeno “pendiente resbaladiza” y lle‐
gar a perder el control, por lo que una solución a este problema, es el acompañamiento familiar y 
profesional ante el dolor físico y emocional así como los cuidados paliativos que procuran el tra‐
to digno de la persona próxima a morir (Hernández y Jouve de la Barreda, 2020, Muños, 2021). 
Sin embargo, es importante señalar que en algunas situaciones de difícil control del dolor, los 
cuidados paliativos no son suficientes para evitar el dolor y sufrimiento al final de la vida. 

De esta forma, un argumento en contra de la eutanasia ha sido el buen control de los sín‐
tomas por los cuidados paliativos, incluido el dolor y la depresión, y por lo tanto las personas que 
consideran terminar con sus vidas pueden cambiar de idea si sus síntomas son controlados ade‐
cuadamente. Aunque la mayoría de los pacientes tienen una muerte sin dolor, algunos no la tie‐
nen. A veces la analgesia es insuficiente para controlar los efectos secundarios como sedación, 
náuseas y confusión (Riley, 2003).

Emanuel, Fairclough y Emanuel (2000) señalan que aunque algunos autores consideran 
que mejores cuidados paliativos pueden impedir que las personas soliciten la muerte médicamen‐
te asistida; en su estudio encontraron que el dolor y sufrimiento sigue siendo un factor muy im‐
portante para tomar la decisión de morir.

Los encuestados sin religión y los católicos en este estudio respondieron en mayor pro‐
porción que el suicidio médicamente asistido sería una medida adecuada para tener una muerte 
digna. Esto también es parecido a lo que se reporta en la encuesta llevada a cabo por la asocia‐
ción por el Derecho a Morir con Dignidad (2016), en la que el 57.4% de las personas católicas y 
el 54.7% de los que no tienen religión, están de acuerdo en pedir que el médico le aplicara direc‐
tamente una dosis letal de medicamentos. En el caso de preferir que solo se entregaran los medi‐
camentos para tomarlos la propia persona, el 37.6% de los que no tienen religión y el 31.9% de 



62               Ordóñez Vázquez & Ortiz Millán: La religión en México y su relación con las...

los católicos, prefieren el suicidio asistido. En estudios de otros países se ha encontrado que la re‐
ligión tiene una fuerte influencia en no aceptar el suicidio médicamente asistido (Sharp, 2020; 
Aglozo, 2024; Sabriseilabi y William, 2022; Brassington, 2020). 

Un aspecto importante a resaltar es lo que Steck et al. (2014), Tarabeih et al. (2020) y 
Brinkman et al. (2020), indican respecto a que la religión juega un papel protector en la muerte 
médicamente asistida, ya que es más probable que la soliciten las personas sin afiliación religiosa 
que los protestantes o cristianos, es decir, que la religión es un factor que disminuye la probabili‐
dad de aceptar y solicitar la muerte médicamente asistida. Respecto a esto Spoerri et al., (2010), 
señalan que el efecto protector de una afiliación religiosa, y en particular de la fe católica, es evi‐
dente tanto para el suicidio asistido como el no asistido. La asociación con la religión puede re‐
flejar una mayor integración social entre la religión y las normas y dogmas. Los resultados de 
Spoerri muestran que las personas que están más allegadas a la religión pueden disentir de solici‐
tar la muerte asistida. Es relevante mencionar que este estudio se lleva a cabo en un contexto so‐
cial, cultural, político, etc., muy diferente al de México, ya que en los Países Bajos, en los que se 
llevó a cabo, el suicidio asistido es permitido, por lo que una vez que exista una ley que autorice 
la muerte médicamente asistida en el país se podría ver qué tanto la religión puede jugar un papel 
en el que la gente rechace tomar esta medida. 

La cultura y las creencias religiosas juegan un papel muy importante en cómo se visuali‐
zan las decisiones al final de la vida, de esta forma Ohr et al. (2017) reportan que las personas 
del grupo de Asia/Pacífico reportaron la opinión más consensuada en contra de todas las medidas 
para prolongar la vida.

Respecto a la sedación paliativa y terminal, ante la pregunta que se relaciona con la seda‐
ción paliativa: administrar medicamentos para mantener dormida a una persona que tiene una en‐
fermedad terminal que está sufriendo mucho dolor, ¿Qué tanto apoya esto?, los encuestados de 
todas la religiones en mayor proporción apoyan totalmente la sedación paliativa. En el caso de la 
sedación terminal, las cosas cambian ya que las personas de las diferentes religiones se oponen 
totalmente a este tipo de medida; esto puede deberse a que en esta pregunta se integra en la re‐
dacción la palabra “muerte”, lo que le da una connotación negativa. En algunos estudios se ha 
encontrado que la sedación paliativa está influenciada por las creencias religiosas por lo que se 
evita usarla (Tan et al., 2024, Othman y AlOsta, 2024, Halfeld y Caldana, 2023). 

Con relación a la asociación que se puede dar entre la sedación terminal y la eutanasia, es 
muy delgada la línea, ya que las dos provocarán la muerte. Sin embargo, los procedimientos son 
diferentes. Mientras que la sedación terminal es parte de los cuidados paliativos, la eutanasia es 
un procedimiento que se utiliza para terminar con el sufrimiento de las personas en poco tiempo 
(Azulay, 2003). 

En cuanto a la relación que guarda la religión con las decisiones al final de la vida, se pu‐
do observar que existen diferencias respecto a la opinión que tienen las personas de las diferentes 
religiones con las decisiones como son la legalización de la eutanasia, suicidio asistido y suicidio 
médicamente asistido, sedación terminal. Las principales diferencias que se encontraron fueron 
que la opinión de los católicos y las personas sin religión sobresalieron al considerar de manera 
favorable medidas para una muerte digna. Es indudable que existe una nueva apertura en la po‐
blación para abordar dilemas bioéticos como el final de la vida, lo cual puede permitir ir avan‐
zando en nuevas leyes que respalden mejores condiciones para los enfermos en fase terminal.

Conclusiones

A pesar de que se ha encontrado en diversos estudios que la religión es un factor que influye en 
el rechazo de la muerte médicamente asistida, en México los creyentes han mostrado tendencias 
a favor de ésta. Esto puede deberse a que las personas se consideran católicas pero no siguen sus 
preceptos por lo que pueden presentar una tendencia favorable hacia la muerte médicamente asis‐



63 Aiken. Revista de Ciencias Sociales y de la Salud  4(2)

tida para evitar el dolor y sufrimiento al final de la vida. 
Existen pequeños avances en el país, como la aprobación de la Ley de Voluntad Anticipa‐

da en algunos estados. Sin embargo, es importante que especialistas en bioética, derecho, medici‐
na, sociología, realicen estudios para formular propuestas que vayan encaminadas hacia políticas 
públicas enfocadas a más y mejores cuidados paliativos, que permitan proporcionar alivio al su‐
frimiento, y si la decisión de las personas es ya no seguir sufriendo entonces que elijan la muerte 
médicamente asistida.  

Algo que debe quedar muy claro en las personas detractoras a la legalización de la muerte 
asistida, es decir, de la eutanasia, suicidio asistido, etc., es que no deben de confundirse y tener 
presente que de llegar a legalizarse estas medidas no se obliga a practicarla, simplemente es un 
derecho que se tiene y que cualquier persona puede apelar a ésta o rechazarla. 

Falta mucha información para que las personas puedan conocer de mejor manera estas de‐
cisiones al final de la vida, ya que en el imaginario de algunas personas aún persiste la idea de 
que la eutanasia es la muerte deliberada de personas vulnerables, y lo que plantea la eutanasia, 
con buenas bases legales, es una muerte digna, solicitada por personas que desean descansar del 
dolor y sufrimiento ante una enfermedad en fase terminal.

Este estudio es solamente una pequeña muestra de lo que refleja la opinión de la pobla‐
ción, por lo que es necesario que se realicen más estudios para aportar información que pueda 
ampliar la visión que se tiene sobre las decisiones al final de la vida. 

Bibliografía 

Abohaimed, S., Matar, B., Al­Shimali, H., Al­Thalji, K., Al­Othman, O., Zurba, Y., & Shah, N. 
(2019). Attitudes of Physicians towards Different Types of Euthanasia in Kuwait. Medical 
principles and practice : international journal of the Kuwait University. Health Science 
Centre, 28(3), 199–207. https://doi.org/10.1159/000497377

Aglozo E. Y. (2024). Faith and fate: Religious leaders' Bible, heaven, hell beliefs and end­of­life 
choices. Death studies, 1–9. https://doi.org/10.1080/07481187.2024.2390897

Alaei, H., Ziaeirad, M. (2023). The Relationship between Religious Attitude and Emotional Inte‐
lligence with Attitude towards Euthanasia in Nurses Working in Intensive Care Units. 3 
JNE, 12 (3), 52­61

Aldaz, E. (2014). “Encuesta nacional de opinión católica 2014”, Católicas por el Derecho a Deci‐
dir. http://encuesta.catolicasmexico.org/es/?page_id=2152 

Álvarez, C. E. (2014). Muerte Digna. Aspectos Médicos, Bioéticos y Jurídicos, Instituto Univer‐
sitario de Ciencias de la Salud, Buenos Aires Fundación H.A. Barceló.

Ambreen, S.,  Basit, W & Mehmood, D. S. (2023). ENGLISH: Impact of Religiosity on Attitude 
towards Euthanasia: A Myth or a Fact. Al­Dalili, 5(1), 01–10. https://aldalili.com/index.p‐
hp/dalili/article/view/119

Aranda, D. (2019, 19 de julio). La Iglesia contra la LVA. El sol de San Luis. https://www.elsolde‐
sanluis.com.mx/local/la­iglesia­contra­ley­de­voluntad­anticipada­1849951.html

Azulay, T. A. (2003). “La sedación terminal. Aspectos éticos”. Anales de medicina Interna, 20 
(12), 645­649.  

Brassington, I. (2020). What passive euthanasia is. BMCMedical Ethics, 21(1), 41. https://
doi.org/10.1186/s12910­020­00481­7

Bodas, M., Velan, B., Kaplan, G., Ziv, A., Rubin, C., & Peleg, K. (2020). Assisted life termina‐
tion and truth telling to terminally ill patients ­ a cross­sectional study of public opinions 
in Israel. Israel journal of health policy research, 9(1), 57. 

Bodas, M., Ziv, A., Rubin, C., Oberman, B., Tawil, Y., Shaulov, A., Kaplan, G., & Velan, B. 
(2023). Polarization in public attitudes toward end­of­life decisions in Israel ­ A cross­

https://doi.org/10.1159/000497377
https://doi.org/10.1080/07481187.2024.2390897
http://encuesta.catolicasmexico.org/es/?page_id=2152
https://aldalili.com/index.php/dalili/article/view/119
https://www.elsoldesanluis.com.mx/local/la-iglesia-contra-ley-de-voluntad-anticipada-1849951.html
https://doi.org/10.1186/s12910-020-00481-7


64               Ordóñez Vázquez & Ortiz Millán: La religión en México y su relación con las...

sectional study. Palliative & supportive care, 1–8. https://doi.org/10.1017/
S1478951523000780

Borovecki, A., Curkovic, M., Nikodem, K., Oreskovic, S., Novak, M., Rubic, F., Vukovic, J., 
Spoljar, D., Gordijn, B., & Gastmans, C. (2022). Attitudes about withholding or withdra‐
wing life­prolonging treatment, euthanasia, assisted suicide, and physician assisted suici‐
de: a cross­sectional survey among the general public in Croatia. BMC medical ethics, 
23(1), 13. https://doi.org/10.1186/s12910­022­00751­6

Brinkman­Stoppelenburg, A., Evenblij, K., Pasman, H. R. W., van Delden, J. J. M., Onwuteaka­
Philipsen, B. D., & van der Heide, A. (2020). Physicians' and Public Attitudes Toward 
Euthanasia in People with Advanced Dementia. Journal of the American Geriatrics So‐
ciety, 68(10), 2319–2328. https://doi.org/10.1111/jgs.16692

Burdette, A. M., Hill, T. D., & Moulton, B. E. (2005). Religion and Attitudes Toward Physician­
Assisted Suicide and Terminal Palliative Care. Journal for the Scientific Study of Reli‐
gion, 44(1), 79­93. https://doi.org/10.1111/j.1468­5906.2005.00266.x

Casas, M. L., Pichardo, L. M., Manzano, M. C., Torres, C. J., Sánchez, G. J. (2007). Encuesta pi‐
loto comparativa de opinión de médicos, enfermeras y estudiantes de medicina sobre el 
suicidio asistido en un hospital privado del Distrito Federal. Persona y Bioética, 11 (2), 
186­195.

Catholic Health Association of the United States. (2022). El cuidado de las personas al final de la 
vida. https://acortar.link/vHu9yv

Chintu, J y Azimkhan, P. (2023). Religious Perspectives on Euthanasia: A Comparative Analysis: 
Religious perspectives on euthanasia. Int J Body Mind Cult.,10(1), 4–9.

CLXXII Reunión de la Comisión Permanente de la Conferencia Episcopal Española. (1998). La 
eutanasia es inmoral y antisocial. https://acortar.link/V08Zle

Emanuel, E. J., Fairclough, D. L., & Emanuel, L. L. (2000). Attitudes and desires related to eut‐
hanasia and physician­assisted suicide among terminally ill patients and their caregivers. 
JAMA, 284(19), 2460–2468. https://doi.org/10.1001/jama.284.19.2460  

Fernández, V.C., Álvarez, M. B., Valls, S. C. (2023). ¿Qué puede decir la ciencia Sobre el (buen) 
morirse? Una defensa del acompañamiento Espiritual al final de la vida a través Del pen‐
samiento de Habermas y La sagrada escritura. Razón y fe, 1, 235­255.

Fileva, Y. (2023). Relationship Between Religion and Health on the Topic of Euthanasia. Post‐
modernism Problems. 13. 248­267. https://doi.org/10.46324/PMP2302248

Gurschick, L., Mayer, D.K., Hanson, L.C. (2015). Palliative sedation: an analysis of international 
guidelines and position statements. Am J Hospice Palliat Med, 32, 660–71.

Guzowski, A., Fiłon, J., & Krajewska­Kułak, E. (2024). Strength of Religious Faith and Attitude 
Towards Euthanasia Among Medical Professionals and Opinion Makers. Journal of reli‐
gion and health, 63(2), 1075–1090. https://doi.org/10.1007/s10943­023­01860­1

Halfeld, J., Caldana, J. (2023). Palliative sedation in Brazil: an integrative literature review. Re‐
vista Bioética. 31. https://doi.org/10.1590/1983­803420233625ES

Hernández, S. G., & Jouve de la Barreda, N. (2020). ¿La eutanasia como opción ante el sufri‐
miento? Una mirada desde la Psiquiatría. Apuntes De Bioética, 3(1), 33­46. https://
doi.org/10.35383/apuntes.v3i1.386

INEGI. (2021). Censo de población y vivienda 2020. Comunicado de prensa núm. 24/21. https://
acortar.link/m6dKzn

IPSOS. (2016). Eight in Ten (80%) Canadians Support Advance Consent to Physician­Assisted 
Dying. https://acortar.link/oBOjxo

Lorda, S. P. (2008). “La capacidad de los pacientes para tomar decisiones: una tarea todavía pen‐
diente”. Rev. Asoc. Esp. Neuropsiq, 28 (2), 327­350.  

Lockhart, C., Lee, C. H. J., Sibley, C. G., & Osborne, D. (2023). The sanctity of life: The role of 
purity in attitudes towards abortion and euthanasia. International journal of psychology: 
Journal international de psychologie, 58(1), 16–29. https://doi.org/10.1002/ijop.12877

https://doi.org/10.1017/S1478951523000780
https://doi.org/10.1186/s12910-022-00751-6
https://doi.org/10.1111/jgs.16692
https://doi.org/10.1111/j.1468-5906.2005.00266.x
https://acortar.link/vHu9yv
https://acortar.link/V08Zle
https://doi.org/10.1001/jama.284.19.2460
https://doi.org/10.46324/PMP2302248
https://doi.org/10.1007/s10943-023-01860-1
https://doi.org/10.1590/1983-803420233625ES
https://doi.org/10.35383/apuntes.v3i1.386
https://acortar.link/m6dKzn
https://acortar.link/oBOjxo
https://doi.org/10.1002/ijop.12877


65               Ordóñez Vázquez & Ortiz Millán: La religión en México y su relación con las...

Malhotra, C., Bundoc, F., Chaudhry, I., Teo, I., Ozdemir, S., Finkelstein, E., & COMPASS study 
group (2022). A prospective cohort study assessing aggressive interventions at the end­
of­life among patients with solid metastatic cancer. BMC palliative care, 21(1), 73. 
https://doi.org/10.1186/s12904­022­00970­z

México. Cámara de Diputados del H. Congreso de la Unión. (2018). Ley General de Salud. Mé‐
xico. Adicionado DOF 05­01­2009. Artículo 166 Bis 9, 16, 18.  https://www.diputados.‐
gob.mx/LeyesBiblio/pdf/LGS.pdf  

México. Gobierno del Distrito Federal. (2012). Ley de Voluntad Anticipada para el Distrito Fede‐
ral. Publicada en la Gaceta Oficial del Distrito Federal el 07 de enero de 2008. Artículo 1, 
Art. 2 Fracción XI, Artículo 18, Artículo 41. Última reforma publicada en la Gaceta Ofi‐
cial del Distrito Federal el 27 de agosto de 2012.

Mihelič, R., & Zelko, E. (2024). Attitudes and Values of Three Monotheistic Religions Regar‐
ding Ethical Dilemmas in Palliative Care: Qualitative Study. IntechOpen. https://doi.org/
10.5772/intechopen.1004552

Milesi, M. (2003). Proyecto de ley núm. 2726­D­03 Régimen del respeto a la calidad de vida y a 
la dignidad de los enfermos terminales. Cámara de Diputados del Congreso de la Nación, 
Argentina.

Miret, M. E. (2003). Eutanasia, filosofía y religión. Humanitas, humanidades médicas, 1 (1). 
https://acortar.link/VTQa2A

Muños, G. Y. (2021). Eutanasia: ¿derecho derivado de la dignidad de la persona? Apuntes De 
Bioética, 4(1), 144­165. https://doi.org/10.35383/apuntes.v4i1.615

Ohr, S.O., Jeong, S.Y., & Saul, P. (2017). Cultural and religious beliefs and values, and their im‐
pact on preferences for end‐of‐life care among four ethnic groups of community‐dwelling 
older persons. Journal of Clinical Nursing, 26, 1681–1689.

O'Neill, C., Feenan, D., Hughes, C., McAlister, D. A. (2003). Physician and family assisted sui‐
cide: results from a study of public attitudes in Britain. Social Science & Medicine, 57 
(4), 721­731.

Othman, E.H., AlOsta, M.R. (2024). A case study of Muslims’ perspectives of expanded terminal 
sedation: addressing the elephant in the room. BMC Med Ethics 25, 136 (2024). https://
doi.org/10.1186/s12910­024­01110­3

Por el Derecho a Morir con Dignidad, A.C. (2016). Encuesta Nacional sobre muerte digna, Mé‐
xico 2016. https://acortar.link/jCnyOa

Pua, M., Yanovskiy, M., Socol, Y., Shaki, Y. (2024). “To Rest in Peace: Judeo­Christian Ap‐
proach to End of Life and Palliative Treatment”. Journal ofthe Sociology and Theory of 
Religion, 16, 156­160. https://doi.org/10.24197/jstr.1.2024.156­160

Riley J. (2003). Freedom from pain goes a long way to a ‘‘good death’’. BMJ, 327:235. https://
doi.org/10.1136/bmj.327.7408.235

Rodríguez, A. D., López, B.R., Monasterio, A. A., Ivar, R. (2020).How do people use ‘killing’, 
‘letting die’ and related bioethical concepts? Contrasting descriptive and normative hy‐
potheses. Bioethics, 34(5), 509­518. https://doi.org/10.1111/bioe.12707

Sabriseilabi, S., & Williams, J. (2022). Dimensions of religion and attitudes toward euthanasia. 
Death studies, 46(5), 1149–1156. https://doi.org/10.1080/07481187.2020.1800863

Savani, S., Arora, A., & Brown, M. (2024). The influence of religion on euthanasia and physi‐
cian­assisted suicide. Suicide Across Cultures: Understanding the variation and comple‐
xity of the suicidal process across ethnicities and cultures (pp. 420­449). Oxford Cultural 
Psychiatry. https://doi.org/10.1093/med/9780198843405.003.0020

Shack, A. R., Fried, I., & Siedner­Weintraub, Y. (2024). Palliative team involvement in end­of­li‐
fe care for Jewish and Muslim children in Jerusalem: A unique clinical and cultural con‐
text. Palliative & supportive care, 22(1), 163–168. https://doi.org/10.1017/
S1478951523000159

Sharp, S. (2020). Heaven, hell, and attitudes toward physician­assisted suicide. Journal of health 

https://doi.org/10.1186/s12904-022-00970-z
https://www.diputados.gob.mx/LeyesBiblio/pdf/LGS.pdf
https://doi.org/10.5772/intechopen.1004552
https://acortar.link/VTQa2A
https://doi.org/10.35383/apuntes.v4i1.615
https://doi.org/10.1186/s12910-024-01110-3
https://acortar.link/jCnyOa
https://doi.org/10.24197/jstr.1.2024.156-160
https://doi.org/10.1017/S1478951523000159
https://doi.org/10.1136/bmj.327.7408.235
https://doi.org/10.1111/bioe.12707
https://doi.org/10.1080/07481187.2020.1800863
https://doi.org/10.1093/med/9780198843405.003.0020



66 Aiken. Revista de Ciencias Sociales y de la Salud  4(2)

Fecha de Recepción: 13 de diciembre de 2023 
Recibido con correcciones:  29 de noviembre de 2024
Fecha de Aceptación: 10 de diciembre de 2024

psychology, 25(13­14), 2475–2486. https://doi.org/10.1177/1359105318800831
Sindicato Médico del Uruguay. (2020). Conocimiento y actitudes de los uruguayos sobre la euta‐

nasia. https://acortar.link/qMpO7t
Schüklenk, U., Van Delden, J.J.M., Downie, J., Mclean, S.A.M., Upshur, R., y Weinstock, D. 

(2011). End­of­life decision­making in Canada: the report bythe Royal Society of Canada 
expert panel on end­of­life decision­making. Bioethics; 25, 1­73.

Soler, F., Pedrós, F., Marín, F., Ania, M., Cambrón, A. (2016). Las religiones contra la eutanasia. 
Asociación federal. Derecho a morir dignamente. España. https://acortar.link/uwgOin

Spoerri A, Zwahlen M, Egger M, Bopp M. (2010). The Swiss National Cohort: a unique database 
for national and international researchers. Int J Public Health, 55, 239–42.

Steck, N., Junker, C., Maessen, M., Reisch, T., Zwahlen, M., & Egger, M. (2014). Suicide assis‐
ted by right­to­die associations: a population based cohort study. International Journal Of 
Epidemiology, 43(2), 614­622.

Tan, F., Li, N., Wu, Y., & Zhang, C. (2024). Palliative sedation determinants: systematic review 
and meta­analysis in palliative medicine. BMJ supportive & palliative care, 13(e3), e664–
e675. https://doi.org/10.1136/spcare­2022­004085

Tarabeih, M., Bokek­Cohen, Y., Abu Rakia, R., Nir, T., Coolidge, N. E., & Azuri, P. (2020). Reli‐
gious observance and perceptions of end­of­life care. Nursing inquiry, 27(3), e12347. 
https://doi.org/10.1111/nin.12347

Torke, A. M., Fitchett, G., Maiko, S., Burke, E. S., Slaven, J. E., Watson, B. N., Ivy, S., & Mo‐
nahan, P. O. (2020). The Association of Surrogate Decision Makers' Religious and Spiri‐
tual Beliefs With End­of­Life Decisions. Journal of pain and symptom management, 
59(2), 261–269. https://doi.org/10.1016/j.jpainsymman.2019.09.006

Toro, F. R. (2021). Influencia de las creencias religiosas en la toma de decisiones clínicas al final 
de la vida. Ética de los cuidados, 14. https://ciberindex.com/index.php/et/article/view/
e13457

Van Dooren, S., van Veluw, H. T., van Zuylen, L., Rietjens, J., Passchier, J., y van der Rijt, C. 
(2009). Exploration of concerns of relatives during continuous palliative sedation of their 
family members with cancer. J Pain Symptom Manage, 38, 452­459.

https://doi.org/10.1177/1359105318800831
https://acortar.link/qMpO7t
https://acortar.link/uwgOin
https://doi.org/10.1136/spcare-2022-004085
https://doi.org/10.1111/nin.12347
https://doi.org/10.1016/j.jpainsymman.2019.09.006

