
Aiken. Revista de Ciencias Sociales y de la Salud, 3(1), 17–35 / ISSN 2796­7395 (impreso) / ISSN 2796­7506 (electrónico) 
https://eamdq.com.ar/ojs/index.php/aiken/index 

Centro de Estudios Sociales y de la Salud ­ Facultad de Ciencias de la Salud y Trabajo Social /Universidad Nacional de Mar del Plata.  

 

Aportes de la antropología médica y la enfermería 
transcultural para el abordaje del fenómeno 

migratorio en Chile. El caso de enfermeras que 
trabajan con madres migrantes 

Contributions of medical anthropology and transcultural nursing to address the 
migratory phenomenon in Chile. The case of nurses working with migrant mothers 

YAFZA REYES MUÑOZ  *
Universidad Santo Tomás, Chile 

* Dra. en Ciencias Sociales (Universidad Católica de Murcia), Magíster en Estudios de Género (Universidad de 
Chile) Licenciada en Antropología (Universidad Católica de Temuco) y Certificada en Estudios Afrolatinoamericanos 
(ALARI­ Harvard University). Docente adjunta en la Facultad de Salud, Universidad de Santo Tomás, Chile, 
Colaboradora con organizaciones de derechos de mujeres, infancias trans y ciudadanías migrantes. E­mail: 
yafzatamara@gmail.com      https://orcid.org/0000­0002­8083­6099

RESUMEN. Esta investigación realizada entre 2021­2022 en la Región del Maule, Chile, reflexiona los 
aportes de la antropología médica y la enfermería transcultural en el entendimiento del fenómeno 
migratorio y en particular sobre las maternidades migrantes, en enfermeras que trabajan en Atención 
Primaria en Salud. Los resultados evidencian que enfermeras con formación en antropología médica y/o 
salud intercultural tienen mejor entendimiento de diferencias culturales de mujeres migrantes y además el 
trato entregado es más comprensivo y respetuoso que el entregado por profesionales sin dicha formación. 
Por otra parte, mujeres migrantes visualizan diferencias entre sus formas de maternaje, en la alimentación, 
el apego y el abrigo, no existiendo muchas discrepancias entre el trato brindado en sus países de origen y 
en Chile al momento del parto; aunque valoran mucho el acompañamiento de las enfermeras y matronas 
chilenas durante el embarazo y en el acompañamiento que hacen a sus hijos/as durante la primera infancia. 
Sin embargo, es interesante notar cómo las profesionales tienden a relacionar “población migrante” con 
personas haitianas mucho más que con otros colectivos migrantes. Las conclusiones apuntan a la necesidad 
de profundizar en la antropología médica como elemento fundamental en la formación de profesionales 
sanitarios que trabajan con población migrante.

PALABRAS CLAVE: antropología médica; enfermería transcultural; maternidades migrantes; salud pública

ABSTRACT.  This research, carried out between 2021­2022 in the Maule Region, Chile, reflects on the 
contributions of medical anthropology and transcultural nursing in the understanding of the migratory 
phenomenon and in particular about migrant maternities, in nurses working in Primary Health Care. The 
results show that nurses with training in medical anthropology and/or intercultural health have a better 
understanding of the cultural differences of migrant women and the treatment given is more thoughtful and 
respectful than that delivered by professionals without such training. On the other hand, migrant women 
visualize differences between their forms of motherhood, in feeding, attachment and shelter, although there 
are not many discrepancies between the treatments provided in their countries of origin and in Chile at the 
time of delivery. However, they highly value the support of Chilean nurses and midwives during pregnancy 
and the care given to their children during early childhood. Interestingly, professionals tend to relate 
"migrant population" with Haitians much more than with other migrant groups. The conclusions point to 
the need to deepen medical anthropology as a fundamental element in the training of health professionals 
working with the migrant population.

KEY WORDS:  Medical Anthropology; Transcultural Nursing; Migrant Maternities; Public health

Artículos

https://eamdq.com.ar/ojs/index.php/aiken/index
mailto: yafzatamara@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-8083-6099


18 Aiken. Revista de Ciencias Sociales y de la Salud  3(1)

Introducción

La maternidad es una construcción multideterminada por normas que se basan en la necesidad de 
un grupo y de una época y no un “hecho natural” como muchas veces se intenta relevar. Además, 
está compuesta por discursos y prácticas sociales atribuibles a la cultura patriarcal que dota de un 
valor esencial a las mujeres y sus procesos de reproducción, los cuales son ­supuestamente­ el 
instinto materno y el amor maternal (Larrambebere, 2020; Obregón Brocher et al., 2020; Yañez, 
2017). Sin embargo “la percepción y representación de la maternidad varía según la generación, 
el lugar de orige... y el espacio de socialización… [de las madres]” (Marcús, 2006: 99). Y en ese 
contexto son múltiples y complejas las contradicciones y los conflictos relacionales que surgen 
tras el encuentro de ideas y concepciones heterogéneas respecto de qué es la maternidad y cómo 
debe ser realizada y sociabilizada (Lube Guizardi et al., 2019).

Por ello, considerar una forma de maternar diferente a aquella ligada a la supuesta “natu‐
raleza femenina” (radicada en la distinción biológica que asegura la maternidad como un ser y 
un deber separado de lo histórico y lo cultural), será silenciada o calificada como “anormal”, 
“desviada” o “enferma” (Palomar Verea, 2005) y en tal escenario las mujeres migrantes suelen 
pagar altos costos emocionales, psicológicos y físicos por sus formas diferentes de maternaje; ya 
sea en el proceso del embarazo mismo, en el parto o postparto, o en las prácticas de amamanta‐
miento, apego, entre otras (Reyes­Muñoz et al., 2021).

De ahí que sea relevante entonces, comprender los aportes que ha tenido la antropología, 
y particularmente la antropología médica, en la visibilización y comprensión de las diferentes vi‐
siones de mundo, las múltiples y variadas formas del fenómeno salud­enfermedad, las expectati‐
vas acerca del cuidado, y por supuesto, la comunicación transcultural.

Así entonces, las expectativas del proceso de diagnóstico, tratamiento, prevención y reha‐
bilitación de la salud estarán enmarcadas por los contextos en los cuales las personas nos desa‐
rrollamos; y por ende, las expectativas acerca del cuidado (incluyendo los procesos de 
maternaje) estarán altamente condicionadas a la cultura dominante en la cual se insertan las mu‐
jeres al momento de ser madres (Obregón Brocher et al., 2020; Reyes­Muñoz & Chatelier, 2023; 
Castilla, 2005; Larrambebere, 2020).

En ese escenario, la antropología médica y la salud intercultural brindan importantes en‐
cuadres para entender las necesidades de las personas de contextos culturales diferentes. Y en ese 
sentido, tanto la teoría como la práctica antropológica en el ámbito de la salud, han logrado dar 
cuerpo a una serie de acciones y políticas que han fomentado y evidentemente, mejorado, el bie‐
nestar de las poblaciones locales, y por supuesto también, de las poblaciones migrantes (Reyes 
Muñoz, 2021; Veliz­Rojas et al., 2019; Beatriz Loza, 2010).

Por otro lado, es relevante señalar que quienes trabajan en el ámbito de la salud, también 
tienen su propio marco cultural, influenciado además, por la formación académica que reciben, 
la cual se inserta en un modelo predominantemente biomédico, con una concepción de la salud, 
la enfermedad y el proceso de atención­curación, altamente patologizado y medicalizado 
(Menéndez, 1992). Y en ese sentido, la relevancia de la salud pública como garantía del derecho 
a la salud, se hace fundamental, pues justamente quienes deben garantizar este derecho, son, en 
muchas ocasiones, los responsables de negarlo ­ya sea consciente e inconscientemente­ si no se 
consideran las lógicas culturales de las propias personas que acuden a los centros de salud, invi‐
sibilizándoseles como sujetos, justamente, por tener otros marcos culturales y epistémicos ­con‐
siderados muchas veces “poco científicos” o lisa y llanamente imaginarios.

En ese contexto es relevante el papel que ha jugado la enfermería transcultural, desarro‐
llada por Madeleine Leinninger, la primera enfermera profesional con preparación universitaria 
que obtuvo un doctorado en Antropología Cultural y Social. Ella, en la década de los ’70 del pa‐
sado siglo desarrolló la teoría “Diversidad y universalidad en el cuidado cultural”, en la que des‐
pliega el modelo de “El sol naciente”, donde incorpora nueve dominios culturales y su relación 



19Reyes Muñoz: Aportes de la antropología médica y la enfermería transcultural...

con los comportamientos de quienes reciben cuidados enfermeros (Aguilar Guzmán et al., 2007). 
Leinninger, quien se basó en la antropología para definir la enfermería transcultural como 

una rama clave de la enfermería, entendía que ésta debía preocuparse de proporcionar cuidados 
específicos para las personas de cada cultura en particular. Y esto lo hizo dada su creencia de que 
las personas de diferentes culturas podían informar y guiar al personal de salud en el tipo de aten‐
ción sanitaria que necesitaban. La creencia y postulados de Leinninger están reflejados en innu‐
merables esfuerzos para adecuar los cuidados de las personas en pro del bienestar, la 
recuperación, el reintegro, la prevención y la promoción de la salud. No obstante estos esfuerzos 
se hacen insuficientes en un país en el cual las mallas curriculares de las carreras de ciencias de la 
salud, y particularmente de enfermería, no contemplan ramos específicos sobre antropología mé‐
dica, salud intercultural, u otros afines (Correa et al., 2019; Reyes Muñoz, 2021). Aun así, bien 
vale el esfuerzo indagar sobre el hacer antropológico en el contexto migratorio que atraviesa ac‐
tualmente la salud en Chile y particularmente en un territorio no metropolitano, como es la región 
del Maule, contexto en el cual se desarrolló esta investigación.

El objetivo de este trabajo es entonces, colocar en valor el rol de la antropología y la en‐
fermería transcultural en el entendimiento del fenómeno migratorio en Chile, pero principalmente 
los conocimientos y percepciones que tienen profesionales de la enfermería sobre antropología 
médica e interculturalidad, a modo de develar posibles sesgos en la atención entregada a mujeres 
migrantes latinoamericanas y del Caribe que ejercen otras formas de maternaje y las consecuen‐
cias que esto puede tener en la denegación del acceso a la salud, como derecho fundamental en la 
vida de las personas.

Para ello, esta investigación busca responder a la pregunta: ¿De qué manera los aportes de 
la antropología médica y la enfermería transcultural inciden en el trato y el entendimiento que tie‐
nen profesionales de la enfermería que trabajan en atención primaria en salud, sobre las diferen‐
cias culturales que tienen las mujeres migrantes residentes en Chile, respecto a sus prácticas de 
embarazo, parto y cuidados a sus hijos/as?

Discusión teórica

A continuación, se profundizará en los ejes teórico­conceptuales de la investigación, los cuales 
permitirán poner en perspectiva la comprensión de la temática. Estos son: antropología médica; 
enfermería transcultural y maternidad hegemónica. 

Antropología médica

La cultura podría ser definida como una estructura social que nos dota de formas específicas de 
pensar, sentir y actuar; un fenómeno de “representación simbólicamente eficaz de la experiencia 
humana” (Escobar Vekeman, 2003: 2) que se va transformando, tal como se transforman los rela‐
tos que la constituyen. En palabras de la ya citada autora (2003) se trataría de “símbolos que ge‐
neran otros símbolos. Interlocutores que generan otros interlocutores” (Escobar Vekeman, 2003: 
3). Por ello, y tomando en consideración esas definiciones y en el entendimiento que la antropo‐
logía es el estudio de la cultura, la antropología fue quizás:

…la primera ciencia social en otorgarle un estatus epistemológico a la vivencia des‐
cubierta a través de la experiencia, de manera que permitió entender cómo la gente 
de otros lugares y tiempos vivían, y cuán diferentes o similares eran en relación con 
nosotros. Estos conocimientos nos han enseñado a vivir, manteniendo relaciones de 
convivencia con los otros y con nosotros mismos, a partir de la comprensión e iden‐
tificación de dramas comunes y de la necesidad humana de autointerpretación (Díaz 



20 Aiken. Revista de Ciencias Sociales y de la Salud  3(1)

Bernal et al., 2015).

La antropología médica sería entonces, la disciplina que interpreta la relación del proceso salud­
enfermedad­atención­prevención, con la cultura y la sociedad. Entendiendo que,

…la ruptura con la dimensión mágico­religiosa de la enfermedad y la cura, tuvo conse‐
cuencias positivas para poder recuperar las dimensiones del sufrimiento, de la mortalidad, 
[y] de la enfermedad, que eran totalmente opacadas por los estudios de los procesos mági‐
co­religiosos, sin embargo, condujo a reducir cada vez más su papel en el proceso de s/e/
a­p [salud/enfermedad/atención­prevención] (Menéndez, 2018: 462). 

Así entonces, la antropología médica nos permite complementar las miradas propias de los estu‐
dios de los procesos mágicos religiosos, con los estudios de la salud pública y la epidemiología 
para ser capaces, actualmente, de entender de manera integral y holística el proceso de salud­en‐
fermedad­atención­prevención desde las múltiples y complejas interpretaciones que las personas 
tenemos de éste, con el objetivo de describirlo, analizarlo, compararlo, comprenderlo, y por qué 
no, intervenir sobre ese proceso. Pues pareciera ser que cada vez es más evidente que el campo de 
la salud humana es un campo simbólico en el cual tanto teorías profanas como “expertas” com‐
parten símbolos y signos que se asimilan y se diferencian en nosotros/as y los otros/as (Escobar 
Vekeman, 2003).

De esta manera la antropología, desde finales del siglo XX, trabaja la relación salud­enfer‐
medad­atención­prevención y cultura desde al menos tres ópticas (Bibeau, 1993): en primer lugar 
como un análisis centrado en un discurso popular, es decir alejado del discurso biomédico, miran‐
do cómo las sociedades identifican, describen y denominan sus problemas de salud; una segunda 
perspectiva sería la interpretación que la gente hace de sus diferentes situaciones de salud­enfer‐
medad, así como sus significados, y no sólo su explicación; y por último, mirar como todo esto 
modela, interactúa y construye la experiencia, es decir, la acción misma del proceso de la salud­
enfermedad / atención­prevención.

Enfermería Transcultural

La teoría de la enfermería transcultural planteada por Madeleine Leininger ofrece un estudio y 
práctica sobre la disciplina de la enfermería enfocada en el cuidado holístico comparativo de la 
salud, de los modelos de enfermedad; y, por supuesto, de los individuos y los grupos respecto a 
las diferencias y similitudes que éstos tienen sobre los valores culturales, las creencias y las prác‐
ticas del proceso de salud­enfermedad. Esto, con el objetivo de proporcionar un cuidado con‐
gruente, sensible, y culturalmente apropiado según el contexto de los sujetos que reciben dichos 
cuidados, en el entendimiento de que estos son esenciales para el bienestar, la salud, la curación, 
el desarrollo y la supervivencia de las personas, así como para afrontar sus discapacidades o la 
muerte (Aguilar Guzmán et al., 2007).

Por otra parte, el modelo del “Sol naciente” ­también desarrollado por Leininger en la dé‐
cada de los ’70­ enfatiza en aquellas dimensiones culturales susceptibles de ser valoradas por los 
actores que protagonizan el fenómeno de los cuidados, a partir de su gran diversidad cultural. Es‐
tas dimensiones son: la cosmovisión (formas de comprender los mundos); las dimensiones de la 
estructura social y cultural (factores tecnológicos, filosóficos, espirituales, legales, económicos y 
educacionales), las relaciones de parentesco y los valores culturales; y, las expresiones y prácticas 
de cuidado (Aguilar Guzmán et al., 2007).



21Reyes Muñoz: Aportes de la antropología médica y la enfermería transcultural...

Imagen 1: Teoría del sol naciente de Madeleine Leininger.
Fuente (Aguilar Guzmán et al., 2007).

En la imagen se pueden apreciar los componentes de la estructura social y los factores de la con‐
cepción del mundo que influyen en los cuidados y la salud de las personas, por medio del lengua‐
je y el entorno. Estos factores influyen en los sistemas enfermeros que se encuentran en la parte 
central del modelo y que pueden establecerse en tres tipos: presentación y mantenimiento de los 
cuidados culturales; adaptación y negociación de los cuidados culturales; y, reorientación o res‐
tructuración de los cuidados culturales. Las dos mitades unidas forman un sol que grafica el uni‐
verso que los/as profesionales de la enfermería debiesen considerar para valorar los cuidados 
humanos y la salud.

Es por lo anterior que el modelo de Leininger describe a las personas como seres que no 
se pueden separar de su procedencia cultural y de la estructura social que les rodea, así como tam‐
poco de su concepción del mundo, de su trayectoria vital y del contexto cultural en el cual están 
insertas.  

A la luz de lo anterior, los cuidados culturales serían todos los valores, creencias y modos 
de vida aprendidos y transmitidos de generación en generación, que ayudan, apoyan, facilitan o 
capacitan a otras personas o grupos, a mantener su estado de salud y bienestar o a mejorar su si‐
tuación y estilo de vida, afrontando discapacidades y por supuesto, la muerte. Así, “Los cuidados 
enfermeros coherentes con la cultura y beneficiosos, solo se dan cuando la enfermera tiene cono‐
cimientos y hace un uso adecuado y coherentemente de los valores, expresiones y mode‐
los” (Aguilar Guzmán et al., 2007: 1); por ende, el aprendizaje de esta teoría y mayormente su 



22 Aiken. Revista de Ciencias Sociales y de la Salud  3(1)

puesta en práctica es lo que permite a los/as profesionales de la salud y en particular de la enfer‐
mería, otorgar beneficios sanitarios a personas usuarias de los servicios de salud, entendiendo, en 
el escenario actual chileno, que la falta de materias en interculturalidad y antropología médica, 
que logren mancomunar y yuxtaponer estos conocimientos es una gran limitación a la hora de en‐
tregar una atención culturalmente apropiada a personas migrantes y en particular a mujeres mi‐
grantes madres que tienen concepciones profundamente diversas sobre las formas en las cuales se 
desarrollan o se deben desarrollar los cuidados maternos hacia sus hijos/as. 

Maternidad hegemónica

Respecto de las maternidades, partimos citando a Jeanny Posso Quiceno (2010), quien señala que 
la maternidad ha sido construida desde la biología, la medicina y psicología occidentales, como 
un elemento básico de la vida de las mujeres, una especie de esencia del ser mujer; constructo na‐
turalista establecido con más fuerza en la revolución francesa y consolidado en la época del desa‐
rrollo industrial. Por ello, “cuando el feminismo planteó, por primera vez, la ancestral jerarquía 
entre los sexos como un privilegio injusto y, por lo tanto, que la dominación masculina era políti‐
ca, la respuesta de los varones fue la naturalización de tal dominación” (Posso Quiceno, 2010: 
60), mediante la naturalización de la maternidad y sus procesos reproductivos, quitando todo el 
peso social que implican estas formas, ahora institucionales y políticas. 

Este relato se mantiene mediante ideales como el instinto o el amor maternal, los que 
según Silvia Tubert (1999) han sido la base sobre la que se instituyó la maternidad como principal 
función de la mujer y fundamento de su identidad. Así, “estas propuestas, que hablan del amor 
como valor fundamental de la maternidad, propusieron un nuevo modelo de feminidad, en el que 
las mujeres debían asumir un papel pasivo, aceptando el poder de los varones” (Posso Quinceno; 
2010: 61). Así entonces, los Estados parten por controlar el comportamiento de las mujeres a 
través de su “gravidez” y, dependiendo del contexto histórico en el que éstas están insertas, se 
promoverán políticas en pro de la natalidad, condenando la anticoncepción y el aborto, o bien, 
aprobando políticas de control y eugenesia, como por ejemplo, las esterilizaciones forzadas (Bus‐
quier, 2020). 

Desde otra arista, Silvia Federici (2018) analiza con inusitada precisión cómo “la familia, 
tal y como la conocemos en “Occidente”, es una creación del capital para el capital, una institu‐
ción organizada para garantizar la cantidad y calidad de la fuerza de trabajo y el control de la mis‐
ma” (Federici, 2018: 34), lo que queda de manifiesto en las luchas obreras de mediados del siglo 
XIX en Gran Bretaña, luego de la destrucción de la mano de obra producto de las epidemias y el 
trabajo forzado que debían sortear hombres y mujeres por igual, incluidos niños/as desde los cin‐
co años. En sus palabras: 

La necesidad de tener una mano de obra más estable y disciplinada forzó al capital a 
organizar la familia nuclear como base para la reproducción de la fuerza de traba‐
jo… [y] … como el sindicato, la familia protege al trabajador, pero también se ase‐
gura de que él o ella nunca serán otra cosa que trabajadores. Esta es la razón por la 
que es crucial la lucha de las mujeres de la clase obrera contra la institución familiar 
(Federici, 2018: 34).

Por otro lado, vemos como desde finales del siglo XIX y principios del XX, se construyó el rol 
materno, tanto desde la medicina como desde los Estados, como una responsabilidad fundamental 
de las mujeres para la vida y el cuidado de sus hijos/as. En ese sentido “los expertos” instauraron 
la reclusión de las mujeres en el hogar como medida sanitaria y los poderes estatales lo convirtie‐
ron en una premisa propia de las “verdaderas mujeres” o de las que ejemplificaban el valor propio 
de la nación, la familia y el Estado. 

En ese escenario, estos trabajos permiten comprender como la ideología detrás de la cons‐
trucción social de la maternidad, constituye una pieza fundamental para el capitalismo y por ende 



23Reyes Muñoz: Aportes de la antropología médica y la enfermería transcultural...

para la subordinación de las mujeres a través de sus cuerpos y sus procesos reproductivos. Así, el 
viejo slogan “el capitalismo se sostiene gracias al trabajo no remunerado de las mujeres” eviden‐
cia hoy más que nunca como estos procesos anularon ­a través de la “biología y naturalización” 
de la reproducción de las mujeres­ sus agencias, resistencias y aportes al desarrollo socioeconómi‐
co. 

Por otra parte, en América Latina el rol de los higienistas y la influencia de las ideas deri‐
vadas de la eugenesia en la dirección de la conducta de las madres para evitar la “degeneración de 
la raza” tras el proceso de conquista, colonización y esclavitud, han sido ampliamente abordadas 
por la literatura en Argentina, Perú y México. Algunos ejemplos son el texto Mujeres y cultura en 
la argentina del siglo XIX de Batticuore et al., (1994); Construcción social de la maternidad, el 
papel de las mujeres en la sociedad de Miriela Sánchez Rivera (2016) o Limpias y modernas: gé‐
nero, higiene y cultura en la lima del novecientos de María Emma Mannarelli (1999).

Finalmente, y atendiendo a estas últimas cuestiones, no es posible analizar la institución 
de la maternidad y su domesticación si no es en relación con el racismo. Para Rich (2019), el ideal 
de la maternidad hegemónica se aplicaba sólo a las mujeres blancas, en tanto se esperaba que las 
mujeres negras fueran reproductoras de la población esclavizada. Para Yañez (2017), las mujeres 
negras fueron consideradas sólo como seres sexuales y provocadores de sus “amos”, mientras que 
las mujeres blancas “puras y castas” estaban destinadas a ser esposas de los colonos y terratenien‐
tes y, por supuesto, madres de sus descendientes.

En este escenario, es relevante indagar sobre la enfermería transcultural y las formas en las 
cuales se entiende la maternidad de las mujeres racializadas, desde dicha disciplina.

Método 

Esta investigación es parte de una mayor y cuenta con la aprobación del Comité de Ética de la 
Universidad Católica de Murcia N° CE0171925. Particularmente los datos presentados en este 
trabajo fueron elaborados entre marzo de 2021 y diciembre de 2022, y buscan profundizar en la 
siguiente interrogante: ¿De qué manera los aportes de la antropología médica y la enfermería 
transcultural inciden en el trato y el entendimiento que tienen profesionales de la enfermería que 
trabajan en atención primaria en salud, sobre las diferencias culturales que tienen las mujeres mi‐
grantes residentes en Chile, respecto a sus prácticas de embarazo, parto y cuidados a sus hijos/as?

Para operativizar esta inquietud, se desarrollaron seis objetivos específicos con dos sujetos 
de estudio diferentes: enfermeras que trabajan en atención primaria y mujeres migrantes que fue‐
sen madres. Estos objetivos son: 

Identificar conocimientos y percepciones que tienen enfermeras sobre migración, antropo‐
logía e interculturalidad.
Describir percepciones de enfermeras acerca de los cuidados otorgados por madres mi‐
grantes a sus hijos/as.
Describir experiencias maternas de mujeres migrantes en Chile.
Describir experiencias de parto de mujeres inmigrantes, en Chile y en sus países de origen
Comparar cuidados otorgados por mujeres migrantes a sus hijos/as, entre Chile y sus paí‐
ses de origen.
Analizar cómo la incorporación de la antropología médica y/o la enfermería transcultural, 
inciden en el trato que entregan enfermeras de atención primaria en salud, a mujeres mi‐
grantes que son gestantes o madres.

Las respuestas a los objetivos descriptivos constituyen los resultados de esta investigación. 

La información recabada está basada en los insumos de:
­ seis entrevistas semiestructuradas a enfermeras chilenas que llevasen al menos un año de 
trabajo con personas migrantes en algún centro de salud público en Chile (tres de ellas sin 



24 Aiken. Revista de Ciencias Sociales y de la Salud  3(1)

formación en antropología y/o salud intercultural, y tres con formación en estas discipli‐
nas). Estas entrevistas duraron aproximadamente una hora y fueron realizadas mediante 
GoogleMeet dada las estrictas restricciones de desplazamiento impuestas en Chile, debido 
a la pandemia COVID­19, en el año 2021.
­ diez entrevistas semiestructuradas a mujeres inmigrantes residentes en la región del 
Maule, desde hace al menos un año. Estas entrevistas duraron aproximadamente una hora 
y se realizaron en los hogares de las mujeres participantes o bien en la casa de la investi‐
gadora responsable, atendiendo a las necesidades de desplazamiento, tiempo y confiden‐
cialidad que requería cada una de ellas. Dichas entrevistas fueron realizadas durante el 
primer semestre del año 2022.

Tabla 1. Guión de preguntas realizado a profesionales enfermeras

Tabla 2. Guion de preguntas realizado a mujeres migrantes

Describir conocimientos y percepciones que 
tienen enfermeras sobre migración, 
antropología e interculturalidad 

¿Qué conocimientos tiene sobre antropología o 
salud intercultural?
¿Cuál es su percepción sobre el fenómeno 
migratorio en general y en particular sobre las 
mujeres migrantes?

Describir percepciones de enfermeras acerca de 
los cuidados otorgados por madres migrantes a 
sus hijos/as

¿Cómo describiría los cuidados que entregan 
las madres migrantes a sus hijos/as? ¿Qué 
acciones realiza para brindar una atención 
“culturalmente apropiada” a las mujeres 
migrantes? 

Describir experiencias maternas de mujeres 
inmigrantes en Chile y sus países de origen

¿Cómo es la maternidad en su país de origen?
¿Cómo ha sido su experiencia como madre 
migrante en Chile? 

Describir experiencias de parto de mujeres 
inmigrantes, en Chile y sus países de origen

¿Cómo fue su experiencia al momento del parto 
en su país de origen? 
¿Cómo fue su experiencia al momento del parto 
en Chile?

Comparar estilos de cuidados de mujeres 
inmigrantes entre Chile y sus países de origen

¿Cuáles cree son las principales diferencias 
entre los cuidados que se le dan a los niños/as 
en Chile, respecto de los que comúnmente se 
dan en su país de origen? 



25Reyes Muñoz: Aportes de la antropología médica y la enfermería transcultural...

Tabla 3. Caracterización de enfermeras participantes del estudio

Tabla 4: Caracterización de mujeres inmigrantes madres participes en la investigación 

Enfermera 1  32  4  No  No

Enfermera 2  40  3  No  Sí

Enfermera 3  45  4  No  No

Enfermera 4  33  7  Sí  Sí

Enfermera 5  35  2  No  Sí

  Enfermera 6  55  6  Sí  Sí

Participantes Edad Años de 
experiencia en 

atención de 
población 
migrante

Formación en 
antropología

Formación en 
salud 

intercultural

Participantes Nacionalidad Edad Escolaridad Tiempo de residencia en 
Chile

Mujer Migrante 1 Ecuatoriana  30 años Técnica  3años

Mujer Migrante 2 Venezolana 35 años Técnica 3 años

Mujer Migrante 3 Colombiana 25 años Secundaria 3 años

Mujer Migrante 4 Venezolana 38 años Universitaria 7 años

Mujer Migrante 5 Venezolana 38 años Universitaria 5 años

Mujer Migrante 6 Haitiana 38 años Secundaria 4 años

Mujer Migrante 7 Colombiana 20 años Secundaria 3 años

Mujer Migrante 8 Haitiana 30 años Secundaria 4 años

Mujer Migrante 9 Venezolana 40 años Secundaria 8 años

Mujer Migrante 10 Haitiana 28 años Técnica 7 años



26 Aiken. Revista de Ciencias Sociales y de la Salud  3(1)

Resultados

En este apartado se expondrán los resultados, ordenados en función de los objetivos específicos 
de la investigación.

1. Conocimientos y percepciones que tienen profesionales enfermeras sobre migración, an‐
tropología e interculturalidad

a. Conocimientos sobre antropología y/o salud intercultural

¿De antropología? Mmm… ¿cómo el estudio del hombre? La verdad es que no sé… 
Ahora sobre interculturalidad, si, lo que tiene que ver con los mapuches [etnia origina‐
ria que habita en lo que hoy es Chile y Argentina] ¿cierto? Y bueno, ahora los migran‐

tes (Enfermera 1).

La verdad no mucho… Lo de interculturalidad lo vimos en un ramo en la U. Cuando 
nos pasaron las teoristas de la enfermería. Ahí vimos a Leinninger (Enfermera 2).

Mmm… no, la verdad (Enfermera 3).

Siii. De ambas, porque haber tenido las asignaturas de Socioantropología y salud in‐
tercultural en una carrera de la salud significó abrir mi mente a que la medicina alópa‐

ta no es la panacea, me enseñó que el ser humano es un ser complejo y que aquello 
que lo enferma y sana involucra dimensiones tan complejas como nuestra misma exis‐
tencia, únicas y especiales para cada cual. En la realidad clínica ha sido inmensamente 
beneficioso a la hora de empatizar, conectar, comprender y respetar a las personas, sus 

deseos y creencias en su proceso salud­enfermedad (Enfermera 4).

Por las mías estuve muy interesada desde la universidad, en la enfermería transcultu‐
ral, pero fue nada lo que nos pasaron… así como: Leinninger propuso la teoría del sol 
naciente y que cada persona que está enferma puede orientarnos sobre el cuidado que 
requiere, pero nada más. Pero a mí me gustó un montón. Entonces traté de averiguar 

más; y la verdad es que cambia mucho… yo me doy cuenta de que el trato que yo en‐
trego es diferente; siento que tengo menos prejuicios..., porque, por ejemplo, es heavy 

el maltrato a las mamás haitianas (Enfermera 5).

Si, la verdad sí. En la universidad tuve el ramo de antropología de los cuidados y ahí 
vimos salud intercultural y la verdad es que ha sido súper positivo para poder trabajar 

el tema migrante. Ahora, que eso lo hayamos visto en el CESFAM [Centro de Salud 
familiar], no, para nada. Cuando llegó la población haitiana en 2018 fue super terrible, 

nadie nos educó para trabajar con ellos y eso significó mucho cansancio de parte de 
los profesionales, pero seguramente también algunos malos tratos o poco entendi‐

miento de sus dinámicas culturales o simplemente problemas que necesitan ser resuel‐
tos… Entonces es importante, súper importante (Enfermera 6).

b. Percepción de enfermeras sobre el fenómeno migratorio en general y en particular sobre las 
mujeres migrantes

Positivos yo creo que igual hay una mayor diversidad, uno conoce nuevas culturas, 
mmmmm… y ellas también tienen una mejor atención (Enfermera 1).



27Reyes Muñoz: Aportes de la antropología médica y la enfermería transcultural...

Sobre migración… a ver... Mira, es que a pesar de que tenemos a la facilitadora in‐
tercultural que ella igual interactúa con las haitianas, tampoco una sabe si lo que una 
les dijo es lo que ellas están repitiendo. Entonces yo creo que eso igual es un proble‐

ma respecto de los migrantes que han llegado (Enfermera 2).

Es que ellas vienen con sus costumbres, en todo sentido… A veces no están acos‐
tumbrados a los horarios... No sé… son culturas diferentes. Por ejemplo… En el ca‐

so de las venezolanas, por ejemplo, que me ha tocado entrevistar o hacer control, 
ellas vienen como a exigir un tratamiento específico. Tienen un trato, o sea no todas, 

pero me pasa que siento que son muy demandantes, que quieren que se les atienda 
enseguida y que sea todo perfecto… Pero bueno, es también su cultura; por lo tanto, 

uno tiene que ir adaptándose… Pero no sé la verdad, porque las mujeres haitianas 
son muy diferentes, ellas son más humildes, tienen mejor semblante. Son muy tími‐

das, pero siento que están bien, contentas (Enfermera 4).

Siento que a lo mejor no estamos entregando la atención que ellos necesitan… Aho‐
ra con las mujeres migrantes yo creo que es mejor, porque por ejemplo el programa 
“Niño Sano” y todo lo que conlleva el acompañamiento del embarazo en Chile; yo 

creo que eso es super bueno, de hecho, ellas mismas dicen que en sus países no hay 
eso… En Venezuela, en Colombia, en Haití (Enfermera 5).

En cuanto a las cosas negativas influye mucho por ejemplo en el caso de los haitia‐
nos el tema del idioma, yo creo que igual es una gran barrera por el hecho de que no 
tienen o sea no reciben información como uno quisiera entregárselas, de hecho, so‐

bre todo por ejemplo a mí me toca ver mamás que vienen con su hijo al control y 
entonces uno como profesional siempre siente y queda con la duda si la mamá en‐

tendió o no lo que uno le está diciendo. Porque en realidad la mamá dice si, mueve 
la cabeza, pero no sabemos si ella entendió el mensaje o no (Enfermera 6).

Como se lee en los extractos de las enfermeras entrevistadas, se logra entrever una mayor profun‐
dización en la comprensión del fenómeno migratorio que tienen las profesionales con formación 
en antropología e interculturalidad (4, 5 y 6), que las profesionales sin dichas competencias; algo 
que se verá de manera más evidente, a medida que se presenten otros resultados.

Percepciones de enfermeras acerca de los cuidados otorgados por mujeres migrantes a sus 
hijos/as.

Mira, voy a ser muy honesta… Yo creo que no tienen mucha educación materna, por‐
que no hay caso, no podemos explicar la importancia de dar lactancia materna. Tene‐

mos muchos bebés con riesgo de desnutrición o con desnutrición, porque muchas veces 
las mamás no dan lactancia materna… las mujeres haitianas no alimentan a sus 

bebés… entonces los bebés de tres a cuatro meses comienzan a comer alimentos sóli‐
dos. Y la OMS [Organización Mundial de la Salud] dice que a los seis meses deben co‐
mer sólidos… no sabemos cómo hacer para que aprendan, cómo educarlas (Enfermera 

1).

…se ve también que ellas dejan a los niños, o los papás están fuera, eso también influ‐
ye porque ya… el niño no se cría con los papás, entonces eso igual es complejo creo 
yo… la mamá es como un todo para uno, o sea el papá también, pero es la mamá la 



28 Aiken. Revista de Ciencias Sociales y de la Salud  3(1)

que ejerce esa labor de crianza al final, porque, aunque uno quiera o no, el hombre 
siempre es el que sale a trabajar, la mamá también puede salir, pero ya es más opcio‐

nal. La mamá es la que se queda en casa y debe cuidar (Enfermera 2).

…en el servicio de parto, por ejemplo, de 10 partos siete u ocho son haitianas y dos 
chilenas. Entonces esto de la maternidad, o sea, esta estrategia de quedarse embarazada 

en un país donde quieren permanecer fue una estrategia que se podía haber prevenido 
cuando el haitiano llegaba… pero que no se malentienda... No es que sea malo que 

nazcan y sean chilenos, no. Es por todo lo que traen detrás… (Enfermera 3).

Como es posible leer en los extractos de las enfermeras sin formación en interculturalidad y/o an‐
tropología médica, los sesgos sobre las madres migrantes son relevantes y además podrían consti‐
tuir graves complejidades en el aseguramiento de los derechos de las infancias. Por ejemplo, 
frases como: las mujeres haitianas no alimentan a sus bebés son gravísimas, considerando que 
ello podría llevar a la muerte de los/as niños/as; sin embargo, la realidad es que sí alimentan a sus 
niñeces, aunque no con lactancia exclusiva. Lo mismo sucede con frases como: la mamá también 
puede salir, pero ya es más opcional. La mamá es la que se queda en casa y debe cuidar; esta 
idea, muy patriarcal y arraigada en una idea clasista del cuidado, desconoce en absoluto la reali‐
dad de muchas mujeres migrantes que no pueden acceder al derecho a cuidar. La evidencia seña‐
la que muchas mujeres migrantes deben dejar a sus hijos/as con familiares o incluso solos/as para 
acceder al mercado laboral y poder sostener económicamente a su núcleo familiar (Zicavo, 2013; 
Larrambebere, 2020). 

Sin embargo, la percepción de las enfermeras con formación en antropología y/o intercul‐
turalidad, es muy diferente, y así se evidencia en el siguiente relato:

Buena la verdad. Yo tengo una buena percepción. En el caso de las haitianas ellas son 
bien humildes, como que son bien receptivas a lo que uno les dice, cumplen siempre, 
como le dije; como siempre preocupada en realidad de los niños y anda como conten‐
ta siempre, como agradable... Yo no sé qué es lo que ven ellas. Yo creo que el sistema 

de salud debe ser muy precario allá en su país de origen (Enfermera 5)

a. Acciones realizadas por enfermeras para brindar atención “culturalmente apropiada” a mujeres 
migrantes

En el caso de las acciones que realizan las profesionales para atender mejor a la población mi‐
grante, también se pueden ver diferencias entre quienes tienen formación más integral, y quienes 
no. Así se puede ver en los siguientes relatos:

Uno trata de poner más énfasis en ellos, para que entiendan mejor, para que puedan 
igual seguir como las instrucciones que uno les deja, por ejemplo si viene una pacien‐

te hipertensa uno trata de enseñarle el tema de los medicamentos, uno pone como 
más atención a ver si entendió… porque aquí la gente sabe qué medicamentos se to‐
man para la presión, que medicamento se toma para la diabetes (que no se lo tomen 
es otra cosa), pero en el caso de ellas [las mujeres migrantes] no saben, entonces yo 

creo que uno se esfuerza por poder entregarles una mejor atención para que entiendan 
lo se les está diciendo (Enfermera 1). 

Ufff… Repetir y repetir muchas veces… Igual hay personas a las que no les agrada 
mucho atenderlos, o sea hay personas a las que sí les gusta atender a la población mi‐
grante, pero hay otras que no. Bueno es lo mismo que nos pasa con todos los pacien‐
tes, ya sean extranjeros y no extranjeros. Porque, o sea si uno les está entregando las 



29Reyes Muñoz: Aportes de la antropología médica y la enfermería transcultural...

herramientas al paciente para que se empodere de su salud y no lo realiza, también 
una se frustra. Entonces si una les dice que tienen que asistir a los controles o no vie‐

nen, o no siguen las instrucciones que uno le dejó, claro, se va a frustrar y eso tam‐
bién va a repercutir, y uno va a entregar a lo mejor, una no tan buena calidad de 

atención. Entonces pasa eso (Enfermera 2).    

Frases tales como “aquí [en Chile] la gente sabe qué medicamentos se toman para la presión, que 
medicamento se toma para la diabetes… pero en el caso de ellas no saben…” evidencia, por un 
lado, el desconocimiento de la agencia de las mujeres migrantes sobre sus procesos de sanación y 
a la vez una subvaloración de sus capacidades, al asumir que no saben para qué sirven los medi‐
camentos. O bien la frase “si no siguen las instrucciones que uno les dejó, claro, se va a frustrar y 
eso también va a repercutir, y uno va a entregar a lo mejor, una no tan buena calidad de atención” 
coloca en incertidumbre la entrega de atención en salud y las garantías de un real acceso al dere‐
cho a la salud, dependiendo del estado de ánimo, en este caso frustración, de quienes atienden a 
la población migrante. 

No obstante, las profesionales con formación complementaria gestionan sus acciones, 
desde otras lógicas, primando sus propios procesos de agencia y resistencia, en consideración de 
la ausencia de indicaciones institucionales. Por ejemplo:

Lo más importante, informarse; conocer sobre el país del que vienen, la cultura, las 
formas en las que llevan a cabo sus procesos médicos, qué es lo que entienden de ver‐
dad por el clásico concepto de “salud­enfermedad”. Pero cuesta mucho; primero por‐

que no hay tiempo y tampoco porque nos ayudan con eso desde el ámbito del 
ministerio o desde los departamentos que deberían capacitarnos en esas cosas. Desti‐
nar horas de trabajo para que realmente podamos hacer mejor la pega [trabajo] (En‐

fermera 5).

¡Qué no hemos hecho! Buscar manuales en creole para los haitianos, aplicaciones pa‐
ra traducir, pero es super difícil, porque el creole no es un idioma simple de traducir 

en internet. No sé si te has dado cuenta, por ejemplo, colocar una frase en el traductor 
de Google y sale cualquier cosa; pero hemos hecho muchas cosas, aunque la mayoría 

han sido más bien por iniciativa propia y buena voluntad; no es que haya sido algo así 
como una instrucción desde el nivel central… (Enfermera 6).

Maternidad de mujeres migrantes 

Los resultados presentados a continuación corresponden a la datos creados con las mujeres mi‐
grantes y dan cuenta de dos elementos relevantes; el primero, que hace referencia a la maternidad 
como una cuestión más comunitaria en los países de origen de las mujeres migrantes y el segun‐
do, la valoración por parte de las mujeres migrantes del respeto hacia las niñeces en Chile y el 
acompañamiento que se hace de éstas en la Atención Primaria.

a. La maternidad de mujeres migrantes en sus países de origen

Yo la verdad es que no quería tener hijos. Nunca se me pasó por la cabeza… Pero mi 
marido quería… entonces, bueno, tuvimos. Pero fue complicado, porque la atención 
fue muy buena, pero estaba muy sola. Mi familia está desplazada en otros territorios 
de Colombia, entonces estuve muy sola. Los hombres no se hacen cargo de esas co‐

sas; ellos trabajan. Bueno, al final nos separamos, entonces yo quedé sola con los 
niños. Pero es algo muy lindo ser madre (Mujer Migrante 3).



30 Aiken. Revista de Ciencias Sociales y de la Salud  3(1)

Es algo más de entre todos. Toda la gente allá se preocupa de la mamá… los vecinos, 
la mujer que es así como un médico naturista; la familia… Todo la gente se preocupa 

de la mujer embarazada (Mujer Migrante 6).

Difícil… la verdad es que difícil, pero lindo; mucha comunicación con parientes, las 
mujeres de la familia, las amigas… Es un proceso lindo, pero fue difícil porque no 

siempre podía ir a los controles de salud (Mujer Migrante 1).

b. La maternidad de mujeres migrantes en Chile

Es bien parecido a mi país. Aquí tienen mucho cariño y respeto por los niños y 
niñas. Yo me doy cuenta de repente que hasta si voy con mi hija al centro de salud, 

me atienden mejor que cuando voy sola. Es muy amable la maternidad aquí. Pero 
siento que hay mucha aprensión con los niños; como que el bebé no se puede caer, 

no se puede dejar solito... (Mujer Migrante 3). 

Aquí hay mucho apoyo para las mujeres embarazadas. El programa de control de 
los niños; el apoyo de la matrona durante todo el embarazo para ir viendo si la 
mamá o el bebé viene con diabetes gestacional, los controles de peso, las eco‐

grafías… todo.  Claro, he estado más sola, pero en mi país mi bebé quizás hubiese 
nacido mal. Aquí se aseguran de que el bebé y la mamá estén bien… 

(Mujer Migrante 7).

Experiencias de parto de mujeres migrantes en sus países de origen y en Chile

En este apartado se podrá ver que no hay muchas diferencias respecto del proceso de parto en los 
países de origen de las mujeres migrantes, como en las experiencias vividas en Chile. Así se da 
cuenta en los siguientes relatos. 

a. Experiencias de parto de mujeres migrantes en sus países de origen

En Haití iba a servicio público, pero también hay servicio privado y la atención era 
buena. Cuando te sientes mal vas al hospital o la clínica o al poli, y encuentras perso‐
nas como doctor, enfermera, te dan la primera atención, es buena… pero después si tú 

no tienes plata, no puedes ver un doctor, solo puedes comprar los medicamentos… 
Pero fue buena, fue buena… (Mujer migrante 8).

Fue buena. Tuve tiempo para poder tener a mi bebé; caminar, moverme… Yo creo 
que eso es lo más diferente; allá podemos movernos, por ejemplo, bailar, cantar, hacer 
cosas para estar más tranquilas y ayudar que el bebé salga mejor. Pero aquí [En Chile] 

no hay tiempo, no dan tiempo a las mujeres haitianas; siempre hay una forma de tra‐
tar no buena (Mujer Migrante 6).

Era bueno todo. Pero ahora, no hay medicinas, no hay insumos. Tenés que pagar to‐
do… todo!!! Entonces es muy difícil, porque hasta la aspirina y la gaza la cobran. Yo 

alcancé a tener un parto bueno, pero ahora ya no se puede (Mujer migrante 9).



31Reyes Muñoz: Aportes de la antropología médica y la enfermería transcultural...

b. Experiencias de parto de mujeres migrantes en Chile

La verdad que sí me ayudaron bastante, porque cualquier duda que tenía, ellas, las 
matronas, siempre estaban allí. Y aparte estuvieron conmigo en todo el proceso. Por‐

que cuando yo llegué acá, me sentía mal, muy mal, porque yo ya había pasado por 
una experiencia muy dolorosa, muy terrible, allá en mi país… Entonces es como si 

fueran mi familia. Me siento bien aquí; me siento segura (Mujer Migrante 1).

Para mí fue terrible el parto, pero ellos me ayudaron, porque uno va siempre con mie‐
do, aparte mi bebé no estaba en la posición normal para dar a luz, sino que ellos tuvie‐
ron que… los doctores tuvieron que movérmela y ayudarme en eso, porque ya con los 

dos últimos pujos pude dar a luz a mi bebé porque ohh… fue terrible, pero gracias a 
ellos estoy acá con mi bebé (Mujer Migrante 3).

…yo le decía que el bebé venía y que cada vez es más fuerte, que viene, que se me va 
a salir. Y al final me dice de mala gana: “bueno, vamos a hacerte un tacto” y ahí em‐

pezaron a gritar, porque yo ya estaba lista (Mujer Migrante 2).

Cesárea… Aquí a todas quieren hacer cesárea. No preguntan, no esperan, cesáreas, 
cesáreas a todas (Mujer Migrante 10).

Estilos de cuidados de mujeres migrantes hacía sus hijos/as

Respecto de los cuidados, se puede apreciar en los relatos de las mujeres haitianas que las mayo‐
res diferencias se dan en el ámbito de la lactancia materna exclusiva, y en la cantidad de ropa con 
la que se abriga a los bebés y niños/as de madres venezolanas.

Yo aquí… siempre me tratan no bien porque damos comida a los bebés, porque los 
abrigamos mucho. Pero en Haití no es verdad que no damos pecho; si damos pecho, 

pero también damos comidita y eso aquí está mal; siempre retan a la mamás haitianas, 
y yo veo que con mujeres de otros países no son así (Mujer Migrante 8).

Yo le pongo mucha ropa a mi hijito, porque hace mucho frío aquí en el invierno, pero 
en el centro de salud nos retan por eso, porque estamos exagerando, que el bebé no 

tiene frío porque yo tenga frío; incluso me dicen que puede enfermar y que un día, la 
fiebre que tenía, era porque lo abrigaba mucho. Otra cosa que he visto es que aquí son 

más como miedosas las mamás… Como que les cuesta dejarlos solos, pero en Vene‐
zuela es más común que los niños se queden solitos, aquí eso se ve muy mal (Mujer 

Migrante 2).

Discusión
 
Como se ha podido leer en los resultados que hacen referencia a los conocimientos que tienen las 
enfermeras sobre antropología o salud intercultural y sobre la percepción que tienen sobre el fenó‐
meno migratorio en general y en particular sobre las mujeres migrantes, las enfermeras que sí tu‐
vieron dicha formación son más receptivas a la comprensión de las diferencias culturales de las 



32 Aiken. Revista de Ciencias Sociales y de la Salud  3(1)

migrantes, principalmente con las mujeres haitianas. Estas migrantes, durante muchos años, han 
sido catalogadas como “malas madres” o poco cariñosas e incluso que no tienen apego, por venir 
de un país altamente empobrecido por políticas coloniales, extractivistas y de despojo, en el cual 
los elevados índices de muerte infantil las predispondría “naturalmente” a evitar el apego. Dicha 
asociación racista y clasista ha sido ampliamente estudiada por Abarca Brown (2018) y Reyes­
Muñoz et al. (2021).

Respecto del análisis sobre la percepción que tienen las enfermeras sobre los cuidados que 
entregan las madres migrantes a sus hijos/as, también podemos apreciar que la formación en an‐
tropología médica y salud intercultural incide en ésta. Por ejemplo, las enfermeras sin formación 
en estas disciplinas tienden a deslegitimar los procesos culturales que tienen las mujeres migran‐
tes sobre sus prácticas de maternaje, señalando ­por ejemplo­ que no tienen mucha educación ma‐
terna o bien que los cuidados siempre deben recaer sobre las mujeres. Esto también evidencia 
sesgos sexistas, pero además xenofóbicos en la comprensión de los cuidados y al respecto los tra‐
bajos de Lube Guizardi et al., (2019) Veliz­Rojas et al., (2019) y Reyes Muñoz (2021) ofrecen in‐
teresantes puntos para profundizar en dicho análisis.

Finalmente, sobre las acciones realizadas por enfermeras para brindar una atención “cul‐
turalmente apropiada”, se puede ver cómo las profesionales que tienen formación en antropología 
médica y/o salud intercultural están muy interesadas en conocer las culturas de los países de ori‐
gen de las mujeres, las formas en las que llevan a cabo sus procesos terapéuticos, entre otros, 
aunque reconocen también que las estrategias realizadas (como por ejemplo el uso de traductores) 
responden más bien a iniciativas propias, que a directrices emanadas desde el Ministerio de Salud 
o de los organismos locales encargados de la Atención Primaria en Salud (Reyes­Muñoz et al., 
2021).

Por otro lado, era importante tener la percepción de las propias mujeres migrantes sobre 
sus prácticas de maternaje, además de sus experiencias de parto y cuidados y de esta manera con‐
tribuir a des­mitologizar creencias instauradas en los/as profesionales de la salud en Chile, sobre 
ellas.

Así se puede apreciar que respecto de la maternidad de mujeres migrantes en sus países de 
origen v/s Chile, no hay muchas diferencias. Sin embargo, es relevante que las mujeres migrantes 
sientan que en Chile las madres son mucho más aprensivas que en sus países de origen y que los/
as profesionales de la salud esperen de ellas exactamente lo mismo. Otra cosa que parece impor‐
tante recalcar es el valor que las mujeres migrantes le dan al acompañamiento de sus hijos/as a 
través del “Programa Nacional de Salud de la infancia”, el cual tiene como propósito: 

…contribuir al desarrollo integral de niños y niñas menores de 10 años, en su con‐
texto familiar y comunitario, a través de actividades de fomento, protección, preven‐
ción, recuperación de la salud y rehabilitación, que impulsen la plena expresión de 
su potencial biopsicosocial y mejor calidad de vida (Ministerio de Salud, 2015).

Sobre las experiencias de parto de las mujeres, tanto en sus países de origen como en Chile se 
puede ver que no hay grandes diferencias, existiendo situaciones que podrían leerse como violen‐
cia obstétrica y no respeto por las propias experiencias de las mujeres, en todos los países de ori‐
gen de las mujeres participantes, así como también en Chile. Al respecto son muy interesantes y 
atingentes los textos de Michelle Sadler Spencer (2004 y 2016).

Finalmente, sobre los estilos de cuidados de las mujeres migrantes tanto en Chile como en 
sus países de origen, las diferencias más grandes se ven en los ámbitos de la alimentación, prefe‐
rentemente con mujeres haitianas, quienes generalmente no dan lactancia materna exclusiva hasta 
los seis meses (pero sí alimentan a sus bebés), así como el exceso de abrigo en mujeres venezola‐
nas, debido, básicamente a las diferencias climáticas entre ambos países. No obstante, estas dife‐
rencias podrían trabajarse fácilmente con entendimiento y competencias interculturales.



33Reyes Muñoz: Aportes de la antropología médica y la enfermería transcultural...

Conclusiones

La investigación aquí presentada tuvo como objetivo principal, analizar de qué manera los apor‐
tes de la antropología médica y la enfermería transcultural inciden en el trato y el entendimiento 
que tienen profesionales de la enfermería que trabajan en atención primaria en salud, sobre las di‐
ferencias culturales que tienen las mujeres migrantes residentes en Chile, respecto a sus prácticas 
de embarazo, parto y cuidados a sus hijos/as. En ese escenario y dada la evidencia recabada y pre‐
sentada en los resultados, se puede decir que efectivamente contar con competencias en antropo‐
logía médica y salud intercultural, facilita el entendimiento de la salud de la población migrante, 
y asegura el acceso al derecho a la salud de dicha población. Por el contrario, no contar con estos 
conocimientos podría afectar directamente el aseguramiento del derecho a la salud de las perso‐
nas que acuden a dichos centros, en el entendimiento que, entregar una atención centrada en lógi‐
cas biomédicas y hegemónicas, que no consideran las lógicas culturales de las personas que 
participan de estos procesos puede ser constitutivo de una vulneración de sus derechos humanos y 
por sobre todo del acceso al diagnóstico, tratamiento, rehabilitación y prevención en salud.

Por ello, es perentorio que los programas curriculares de las carreras de salud incorporen 
estas disciplinas, así como también estudios de género y diversidades sexo­genérico afectivas 
considerando la gran responsabilidad que tanto mujeres migrantes como profesionales sanitarias, 
otorgan precisamente a las mujeres, en los ámbitos del cuidado y el rol materno. Hacemos un lla‐
mado, a directivos/as de las carreras de salud, a discutir sobre la relevancia de estas disciplinas y 
modificar sus planes curriculares, así como organizar seminarios en dichos temas, de cara a mejor 
el abordaje del fenómeno migratorio, tan actual y urgente en estos tiempos. También es apremian‐
te la difusión y capacitación sobre la ley de salud y migrantes internacionales aprobada en Chile 
en 2017 y las directrices sobre medicinas tradicionales y profesiones auxiliares de salud, vigentes 
desde el año 2005.

Bibliografía

Abarca Brown, G. (2018). “¡Promueva el apego!”: Sobre la maternidad de mujeres haitianas co‐
mo objeto de Gobierno en Chile. Revista Bricolaje, 3, Article 3.

Aguilar Guzmán, O. A., Carrasco González, M. I. C., García Piña, M. A., Saldivar Flores, A., & 
Ostiguín Meléndez, R. M. (2007). Madeleine Leininger: Un análisis de sus fundamentos 
teóricos. Enfermería Universitaria, 4(2), 26­30.

Batticuore, G., Bellucci, M., Berg, M., Brafman, C., Calvera, L., Castro, M., Cicerchia, R., Cle‐
menti, H., Cresta de Leguizamón, M. L., Demitrópulus, L., Domínguez, N., Feijoó, M. del 
C., Fletcher, L., Frederick, B., Guy, D., Henault, M., Iglesia, C., Ini, M. G., Iriarte, J. & 
Barrancos, D. (1994). Mujeres y cultura en la Argentina del siglo XIX. En L. Fletcher 
(ed.). Feminaria Editora. https://repositorio.unal.edu.co/handle/unal/52729

Beatriz Loza, C. (2010). Salud e Interculturalidad en América Latina. Antropología de la Salud y 
Crítica Intercultural. Chungará (Arica), 42(2), 543­547. https://doi.org/10.4067/S0717­
73562010000200016

Bibeau, G. (1993). Hay una enfermedad en las Américas? Otro camino de la antropología médica 
para nuestro tiempo. En C. Pinzón, R. Suárez, & G. Garay (Eds.), Cultura y salud en la 
Construcción de las Américas (pp. 41­70). Instituto Colombiano de Antropología.

Busquier, L. (2020). Las “mujeres del Tercer Mundo” en Estados Unidos: Control de natalidad y 
esterilizaciones forzosas (1970 ­ 1975). Revista Estudos Feministas, 28(1). https://doi.org/
10.1590/1806­9584­2020v28n155835

Castilla, M. V. (2005). La ausencia del amamantamiento en la construcción de la buena materni‐
dad. Revista de Estudios de Género. La ventana, 22, 188­218.

https://doi.org/10.4067/S0717-73562010000200016
https://repositorio.unal.edu.co/handle/unal/52729
https://doi.org/10.1590/1806-9584-2020v28n155835


34 Aiken. Revista de Ciencias Sociales y de la Salud  3(1)

Correa, M. E., Moena, O., & Cabieses, B. (2019). Formación en enfermería transcultural en Chi‐
le: ¿Una tarea pendiente para la atención de población migrante? Revista del Instituto de 
Salud Pública de Chile, 3(1), Article 1. https://doi.org/10.34052/rispch.v3i1.69

Díaz Bernal, Z., Aguilar Guerra, T., & Linares Martín, X. (2015). La antropología médica aplica‐
da a la salud pública. Revista Cubana de Salud Pública, 41(4), 655­665.

Escobar Vekeman, C. L. (2003). Antropología médica: Una visión cultural de la salud. Hacia la 
Promoción de la Salud, 8, 51­60.

Federici, S. (2018). El patriarcado del salario. Críticas feministas al marxismo (Traficantes de 
Sueños). Sátira. https://lom.cl/products/el­patriarcado­del­salario­criticas­feministas­al­
marxismo

Larrambebere, M. B. (2020). Maternidades en tensión. Entre la maternidad hegemónica, otras 
maternidades y no­maternidades. Investigaciones Feministas, 11(1), Article 1. https://
doi.org/10.5209/infe.64007

Lube Guizardi, M., López Contreras, E., Valdebenito Tamborino, F., & Nazal Moreno, E. (2019). 
Dialécticas de la maternidad. Aportaciones al estudio de las desigualdades de género en 
territorios fronterizos. Estudios Atacameños, 63, 81­104.

Mannarelli, M. E. (1999). El programa cultural del cambio de siglo: Maternidad y naturaleza fe‐
menina. En M. E. Mannarelli, Limpias y Modernas. Género, higiene y Cultura en la Lima 
del Novecientos (pp. 69­114). Ediciones Flora Tristán.

Marcús, J. (2006). Ser madre en los sectores populares: Una aproximación al sentido que las mu‐
jeres le otorgan a la maternidad. Revista argentina de sociología, 4(7), 99­118.

Menéndez, E. (1992). Modelo hegemónico, modelo alternativo subordinado, modelo de autoaten‐
ción. Caracteres estructurales. En E. Menéndez, La antropología Médica en México (pp. 
97­113). Universidad Autónoma Metropolitana.

Menéndez, E. (2018). Antropología médica en América Latina 1990­2015: Una revisión estricta‐
mente provisional. Salud Colectiva, 14, 461­481. https://doi.org/10.18294/sc.2018.1838

Ministerio de Salud. (2015). Programa Nacional de Salud de la infancia [Oficial]. Ministerio de 
Salud – Gobierno de Chile. https://www.minsal.cl/salud­infantil/

Obregón Brocher, N., Armenta Hurtarte, C., Arari Zayat, D., & Ortiz­Izquierdo Herington, R. 
(2020). Maternidad cuestionada: Diferencias sobre las creencias hacia la maternidad en 
mujeres. Revista de Psicología ­ Tercera época, 19(1), 104­119. https://doi.org/
10.24215/2422572Xe047

Palomar Verea, C. (2005). Maternidad: Historia y cultura. Revista de estudios de género: La ven‐
tana, 3(22), 35­68.

Posso Quiceno, J. L. (2010). Las transformaciones del significado y la vivencia de la maternidad, 
en mujeres negras, indígenas y mestizas del suroccidente colombiano. Sociedad y eco‐
nomía, 18, 59­84.

Reyes Muñoz, Y. (2021). Experiencias de inclusión de la interculturalidad, el antirracismo y la 
perspectiva de género en la formación de estudiantes de salud. Aportes para el abordaje 
del fenómeno migratorio en Chile. En P. Muñoz Sánchez (Ed.), La complejidad en la en‐
señanza de valores: Formación permanente, colaboración y autorreflexión para una 
transformación social (pp. 193­200). Dykinson. http://www.dykinson.com/libros/la­com‐
plejidad­en­la­ensenanza­de­valores­formacion­permanente­colaboracion­y­autorrefle‐
xion­para­una­transformacion­social/9788413776330/

Reyes­Muñoz, Y., & Chatelier, K. (2023). Maternidades haitianas: Diferencias en el proceso de 
maternaje entre Chile y Haití y la emergencia de la violencia interseccional cuando se 
omite el factor cultural en el ámbito de la salud. Narrativas Antropológicas, 7(1), Article 
7.

Reyes­Muñoz, Y., Gambetta Tessini, K., Reyes Muñoz, V., & Muñoz­Sánchez, P. (2021). Mater‐
nidades negras en chile: Interseccionalidad y salud en mujeres haitianas. Revista Nuestra 
América, 9(17), 1­13.

https://doi.org/10.34052/rispch.v3i1.69
https://lom.cl/products/el-patriarcado-del-salario-criticas-feministas-al-marxismo
https://doi.org/10.5209/infe.64007
https://doi.org/10.18294/sc.2018.1838
https://www.minsal.cl/salud-infantil/
http://www.dykinson.com/libros/la-complejidad-en-la-ensenanza-de-valores-formacion-permanente-colaboracion-y-autorreflexion-para-una-transformacion-social/9788413776330/


35Reyes Muñoz: Aportes de la antropología médica y la enfermería transcultural...

Fecha de Recepción: 30 de abril de 2023
Recibido con correcciones: 11 de junio de 2023
Fecha de Aceptación: 18 de junio de 2023

Rich, A. (2019). Nacemos de mujer. La maternidad como experiencia e institución. Traficantes de 
sueños. https://www.traficantes.net/libros/nacemos­de­mujer

Sadler Spencer, M. (2004). Así me nacieron a mi hija. Aportes antropológicos para el análisis de 
la atención biomédica del parto. En M. Sadler, M. E. Acuña, & A. Obach, Nacer, Educar, 
Sanar: Miradas desde la Antropología del Género (pp. 15­66). Catalonia. http://reposito‐
rio.uchile.cl/handle/2250/122662

Sadler Spencer, M. (2016). Etnografías del Control del Nacimiento en el Chile Contemporáneo. 
Revista Chilena de Antropología, 33, 45­57. https://doi.org/10.5354/rca.v0i33.43388

Sánchez Rivera, M. (2016). Construcción social de la maternidad: El papel de las mujeres en la 
sociedad. Opción: Revista de Ciencias Humanas y Sociales, Extra 13, 921­953.

Tubert, S. (1999). Masculino/Femenino; Maternidad/Paternidad. En M. A. González de Chávez 
Fernández (Ed.), Hombres y mujeres: Subjetividad, salud y género (pp. 53­76). Universi‐
dad de Las Palmas de Gran Canaria. Servicio de Publicaciones. https://dialnet.unirioja.es/
servlet/articulo?codigo=2271151

Veliz­Rojas, L., Bianchetti­Saavedra, A. F., & Silva­Fernández, M. (2019). Competencias inter‐
culturales en la atención primaria de salud: Un desafío para la educación superior frente a 
contextos de diversidad cultural. Cadernos de Saúde Pública, 35(1), 1­11. https://doi.org/
10.1590/0102­311X00120818

Yañez, S. S. (2017). Una genealogía feminista para abordar la maternidad como institución y co‐
mo experiencia: El legado de Adrienne Rich. La manzana de la discordia, 12(1), 61­76. 
https://doi.org/10.25100/lamanzanadeladiscordia.v12i1.5477

Zicavo, E. (2013). Dilemas de la maternidad en la actualidad: Antiguos y nuevos mandatos en 
mujeres profesionales de la ciudad de Buenos Aires. La ventana. Revista de estudios de 
género, 4(38), 50­87.

https://www.traficantes.net/libros/nacemos-de-mujer
http://repositorio.uchile.cl/handle/2250/122662
https://doi.org/10.5354/rca.v0i33.43388
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=2271151
https://doi.org/10.1590/0102-311X00120818
https://doi.org/10.25100/lamanzanadeladiscordia.v12i1.5477

